

سلسلہ اشاعتہ العلوم حیدر آباد کنیٹ نمبر (۱۲)

اللّٰهُ أَكْرَمُ عِزَّةَ اللّٰهِ الْإِسْلَامَ

از آزاده افادات حضرت حقائق آگاه معرفت و تعلیکاہ عارف بالله  
مولانا مولی حاجی حافظ شاہ محمد انوار اللہ صاحب قبلہ پشتی قادری  
استاد علیحضرت خلیل اللہ طکلہ

# معاہدہ صد الاسلام

کا حصہ د سختمان

باہتمام حناب مولوی ابوالوفا سید نعیم اللہ حسینی صاحب  
(مولوی فاضل) چشمہ مجلس اشاعتہ العلوم حیدر آباد

شکر الدین سعید زادہ طلحہ دہلی فرزند

# فہرست کتاب مقاصد الاسلام

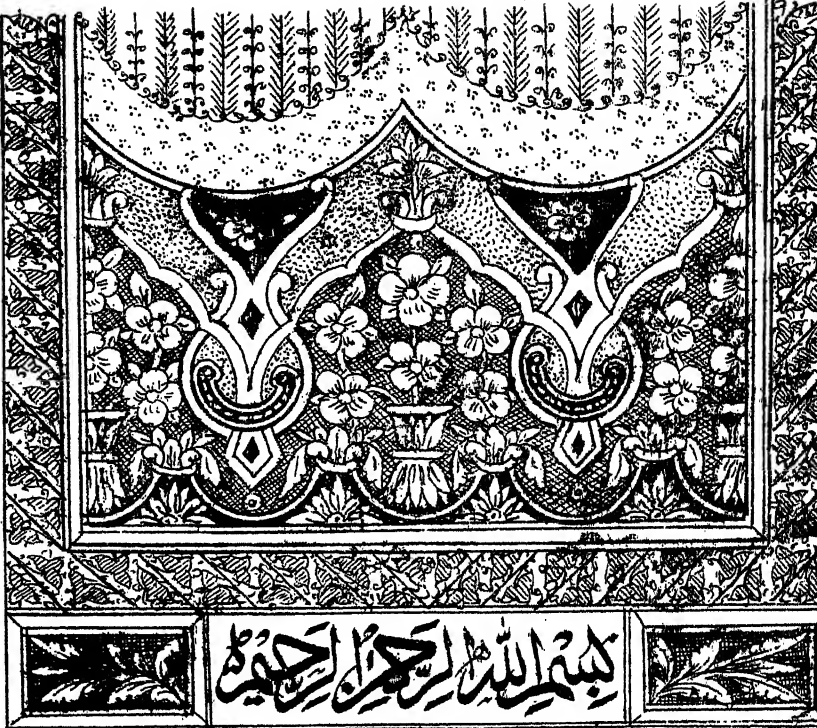
| صفحہ | مضبوون                                    | صفحہ | مضبوون                             |
|------|-------------------------------------------|------|------------------------------------|
| ۲۸   | تصوف کا اصل اصول شریعت پر عمل کرتا ہے۔    | ۱    | تصوف اور صوفی                      |
|      | ابیاع بنویؑ سے محبوبیت کا درجہ ملتا ہے۔   | ۲    | صوفی کے اصطلاحی معنی               |
| ۲۹   | حضرتؐ کی فقیرانہ زندگی                    | ۳    | ضرورت عبادت الہی                   |
| ۳۰   | حضرتؐ کا فقر اخشتیاری تھا                 | ۴    | سرفت الہی                          |
| ۳۱   | حضرتؐ بیدرنیغ خرچ فرماتے تھے              | ۵    | چڑاو سزا                           |
| ۳۵   | وجہ اخشتیار ناقہ                          | ۶    | عقل                                |
| ۴۳   | تو نگری بھی بری نہیں                      | ۷    | حالات جنت                          |
| ۴۴   | اہلیت میں خلافت نہ آئنے کی وجہ            | ۸    | حال دوزخ                           |
| ۴۹   | شان نزول سورہ قدر و سورہ کوثر             | ۹    | جنت و دوزخ کے متعلق ایک عقلی بحث۔  |
| ۵۲   | امم کی لاش کی بھروسی                      | ۱۰   | امور اخزویہ پر ایمان عقلی طریقہ سے |
| ۵۳   | در ارجح حضرت امام حسین علیہ السلام سوم    | ۱۱   | چڑاو سزا اعمال کا عقلی طور پر ثبوت |
| ۵۴   | اکابر صحابہؓ نے فقر اخشتیار کیا           | ۱۲   | لیکنی حالت کی مشاہ                 |
| ۵۵   | صدیقؓ اکبرؓ عمر فنا و رقیؓ کا فقر         | ۱۳   | مزدورت یقین                        |
| ۵۶   | علیؓ و عمر رضیؓ اطاعتہما کے اخاذ و انتقام | ۱۴   | معنی والعبد رب الشہست              |
|      | پرسماں کا جامع                            | ۱۵   | یا تیک الیقین                      |
| ۵۸   | فخر و ریز حضرت ابو بکر رض                 | ۱۶   | حدیثؓ اعبد ربک کا کردار            |
|      | اسلام - ایمان - احسان                     | ۱۷   | اسلام - ایمان - احسان              |

| صفحہ | مضمون                                                                                                  | صفحہ | مضمون                                                                            |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۰   | خلاف کے ثلاٹ کی خلافت سے<br>مغلیق روایتیں                                                              | ۶۸   | نفوذ بہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ<br>خلافت نبوت کی خواہش کوئی عاقل<br>نہیں کر سکتا۔ |
| ۷۹   | حضرت نے اپنا جانشین کیکو کیوں نہ پڑا<br>کل ملت خلافت راشدہ میں فقط علی رضی<br>کی خلافت نہیں ہو سکتی ہی | ۳۵   | اتفاق شیعہ و سنی ابو بکر رضی و عمر و علی رضی<br>رضی اللہ عنہم اور علی تھے۔       |
| ۸۰   | ختم خلافت وابدالے مکث با دشنا<br>بنی ایسہ                                                              | ۲۴   | ابو بکر رضی کا خلافت سے انکار<br>خلافت کی ذمہ داریوں سے خوف                      |
| ۸۱   | علی علی ابو بکر رضی کو لائق خلافت سمجھتے تھے                                                           | ۵۶   | علی علی کا خلافت ہے انکار                                                        |
| ۸۲   | بیت خواستن ابوسفیان روز جر<br>علی اور رضی                                                              | ۶۰   | معنی حدیث من كنت مولا<br>فعلی مولا                                               |
| ۸۳   | مد و اسلام و اہل آن در وقت صدیق رضی                                                                    | ۶۱   | مولا کے معنی                                                                     |
| ۸۴   | در وقت صدیق باطل و درشد<br>صحابہ کے مرتد ہونے کی روایتیں                                               | ۶۲   | کراہ است اذ ولادت                                                                |
| ۸۵   | صحیح نہیں ہو سکتیں۔<br>ابو بکر رضی کی خلافت کا دامان اطمینان<br>وچین کا تھا۔                           | ۶۳   | خوف اماست بعد اب آفرید<br>بے رغبتی اور خلافت                                     |
| ۸۶   | خوشی سے علی رضی نے بیت کی<br>اثبات بیت علی رضی پا خلفاً رشیش                                           | ۶۴   | خبر خوارج                                                                        |
| ۹۱   | فضیلت خیفیں رضی                                                                                        | ۶۵   | خبر جنگ جل                                                                       |
| ۹۲   | اتفاق علی رضی برخلافت ابو بکر رضی                                                                      | ۶۶   | خبر زیر رضا با علی رضی                                                           |
|      |                                                                                                        | ۶۷   | خبر بیانات معاویہ رضا با علی رضی                                                 |
|      |                                                                                                        | ۶۸   | ہر فتنہ کی پیشینگوئی                                                             |
|      |                                                                                                        | ۶۹   | علم قردن اولیٰ تلقی است                                                          |

| صفحہ | مضامون                                               | صفحہ | مضامون                             |
|------|------------------------------------------------------|------|------------------------------------|
| ۱۰۴  | واقعہ اخراج ابوذر رضی                                | ۱۰۳  | یکدلی واتفاق صحابہ وقت ابوکبر رضی  |
| ۱۵۱  | ابوز کا جتھا کہ سلام نعمت                            | ۱۰۷  | حدیث فتح صدیق رضی                  |
|      | رہیں -                                               | ۱۱۳  | روایت فتح بیت المقدس               |
| ۱۵۲  | حال وفات ابوذر رضی                                   | ۱۱۵  | اخبار اذ فتح قیسا رسے              |
| ۱۵۳  | قطعہ خیبر کے دروازہ کا واقعہ                         | ۱۱۶  | اعتراف قیم بدن عمر رضی             |
| ۱۵۷  | علی رضی تمام عرب سے مقابلہ کر سکتے ہیں               | ۱۱۷  | اعتراف اسلام صحابہ وقت عمر رضی     |
| ۱۵۵  | عبداللہ بن سبائل فتنہ الگیری                         | ۱۱۹  | ترغیب علی رضی پسخ خراسان           |
|      | اور زندگی -                                          | ۱۲۰  | مقرر کرولن علی رضی بعد شب          |
| ۱۷۱  | علی کی محبت و عداوت میں افراط " کرنے والا لاک ہو گا۔ | ۱۲۱  | منورت شوری                         |
| ۱۲۲  | "                                                    | ۱۲۲  | لوگا اعلیٰ لہلات عمر رضی           |
| ۱۵۶  | احزان تاکلین الوہیت علی رضی                          | ۱۲۶  | روایت جنگ شام                      |
| ۱۵۷  | اشبات الوہیت میں ابن سبائل                           | ۱۲۷  | شجاعت علی کرم اللہ وجہہ کہ شام میں |
|      | حکمت علی -                                           | ۱۲۸  | منقلب خواہ ساخت -                  |
| ۱۵۸  | ترک عبادت و شرعیات                                   | ۱۲۹  | منوری ذکر                          |
| "    | یہودیت ابن سبایا دراوس کا                            | ۱۳۰  | صفائی فاطمہ با صدیق رضی            |
|      | ملعون ہونا -                                         | ۱۳۰  | علی رضی کو ارزدے خلافت ہونا        |
| ۱۴۰  | خوف از عالم منافق                                    |      | خلافت روایت و روایت ہے             |
| ۱۴۱  | قصہ بولس                                             | "    | حقائیت خلافت صدیق پر قرآن          |
| ۱۶۶  | عثمان بن علی کے زمانہ میں دولتمدی                    | ۱۳۵  | نقیقیہ کا خیال نہیں ہو سکتا        |
|      | =====                                                | ۱۳۶  | شجاعت علی کرم اللہ وجہہ            |

# تصحیح الاغلاط

| صفر سطر | غلط        | صحیح          | صفر سطر | غلط        | صحیح        |
|---------|------------|---------------|---------|------------|-------------|
| ۱       | سیدنا      | سیدنا         | ۵       | خوارد ذیل  | بلاد روم    |
| ۲       | "          | خوارد ذیل     | ۵       | خوارد ذیل  | قبائل       |
| ۵       | و          | و             | ۱۹      | حاصل کرنا  | لامام       |
| ۵       | پ          | حاصل کرنا     | ۵       | چھروں      | گے ہو گے    |
| ۱۱      | چھروں      | چھروں         | ۱۹      | جس         | نبوی        |
| ۲۰      | رس         | جس            | ۱۶      | گونہیں ملا | مجہما       |
| ۲۹      | گونہیں ملا | گوشت نہیں ملا | ۱۸      | جنگ مدر    | چنگ بدر     |
| ۳۱      | جانے ہی کے | جانے ہی کے    | ۱       | خلوص       | خلوص        |
| ۶۵      | جزم        | جزم           | ۹       | کروہ       | غلیظہ اسلام |
| ۶۸      | کروہ       | کروہ          | ۹       | حلوئی      | یہاں        |
| ۷۰      | حلوئی      | حلوئی         | ۹       | رسولتے     | یہاں        |
| ۶۰      | رسولتے     | رسولتے        | ۱۹      | رسول       | حسن بن علی  |
| ۷۴      | رسول       | رسول          | ۶       | کسی سے     | شہزادہ پر   |
| ۹۰      | بن         | بن            | ۳       | جن         | نے کیا      |
| ۹۲      | ازلی کا    | ازلی کا       | ۵       | بہی        | نا چائی     |
| ۹۴      | کسی        | کسی           | ۱۶      | ولید لہشم  | باہمہ عرب   |
| ۹۸      | بہی        | بہی           | ۱۳      | ولید لہشم  | علی سیدنا   |



كَلِمَةُ اللَّهِ الْحَسَنَةُ الْكَبِيرَةُ

اَكَبْرُ الْمُكَبَّرَاتُ الْجَمِيلَاتُ وَالصَّالِحَاتُ وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اَللَّهِ وَحْدَهِ اَجَمِيعِنَّ  
(اما بعد) مقاصد اسلام کے حصہ سیوم میں شمس العلامہ ولوی تسبیل صاحب کا خیال ٹھاکریا گیا تھا کہ فلسفا و تصوف کے دانڈے ایک جگہ ملتے ہیں شاید بعض متصوفین کے بخاطے اُنھوں نے فرمایا ہو گا جن کے نزد دیکھ عاداتِ الہی کی ضرورت نہیں ورنہ بجا فلسفا درکجا تصوف دونوں میں کسی قسم کا تعلق نہیں کیونکہ تصوف اُس علم کا نام ہے جسیں صرف وہ امور مذکور ہوتے ہیں جو تقربِ الٰہ کے باعث ہوں اور لوازم تصوف ایسے بخخت واقع ہوئے ہیں کہ اہل فلسفا انکو سن لیں تو گھبرا جائیں۔

اوائل میں جو اہل تصوف تھے وہ زینت اور زرق و برق کو ترک کر کے صرف صوف یعنی کمبیل پر تقاضت کرتے تھے اس لئے اوپر نام ہی صوفی ہو گیا۔

یہ بات پوشیدہ نہیں کہ آدمیوں کے جماعت مخالف ہوتے ہیں بعض غیور طبع ایسے بھی ہیں کہ بھوکے رہیں گے گرذالت کی نوکری اور ذلیل پیشیہ نہ کر سکے۔ ہمیشہ اونکی ہست اسی میں مصروف رہتی ہے کہ سلاطین کا تقرب حاصل کریں اور انہی کی خدمت میں رہیں لیکن دادا اونکو بڑی بڑی مشقیں اٹھانی پڑتی ہیں اور ادن افعال سے محترز رہتے ہیں جو سلاطین کے نظروں میں اونکو غوار و ذلیل کریں آخوندہ شدہ بحسب نیکنامی و سعی اور علوہت فائز المرام ہو کر دنیا وی وجہت حاصل کرتے ہیں۔

اسی طبع اسلامی دنیا میں بھی بعض غیور طبع عالی ہمت اپنے ہم بھی مخلوق کی خدمت کو عار اور اپنے خالق کی عبادت کو باعث افخار سمجھتے ہیں ہمیشہ وہ تقرب الہی کے ذرائع ملاش کرتے رہتے ہیں اور ادن اخلاق و افعال اور اوصاف و عادات کو جو خالق جعل کے خلاف مرضی ہیں ترک کر کے اون فضائل کو حاصل کرنے میں ساعی رہتے ہیں جن میں خالق عز و جل کی رضامندی مستقر ہے۔ غرضنک ہر وقت اونکا دل یعنی انہی امور کے طرف لگا رہتا ہے اس لئے وہ اپنی نفسانی خواہشوں کو پوری نہیں کر سکتے بلکہ فقط ضروریات پر اکتفا کر لیتے ہیں۔ مثلاً کھانا جس قسم کا درج ب ملکیا کھایا اور کپڑا جس قسم کا مل گیا پہن لیا خصوصاً کببل جو نکار زاو اور دیر پا ہوتا ہے اوسکو بہت شوق سے وہ پہنتے ہیں تاکہ بار بار دھونے اور بدلتے کی ضرورت نہوا دراگر وہ بچھت جائے تو کپڑا یا چڑڑا جو ملکیا اوسکا پیوند لگا لیتے ہیں جس سے سالہا سال ایک ہی کببل میں اونکی گندہ ہو جاتی ہے۔ اس قسم کے لوگ ابتداء سے زمانہ میں صوفی یعنے کببل والے کہلاتے تھے یہ نام صرف ثناافت کے لئے لوگوں نے ٹھیکرایا تھا جو شدہ شدہ اونکا تقب ہی ہو گیا اور اوسی سے لفظ تصرف ماخوذ ہے۔ مگر اہل تصور و درستے جس نے اونکو اس حالت ظاہری پر بخوبی

کیا تھا اور صوفی وہی ہو گا جس کو وہ حالت نصیب ہو۔ حضرت امام حبیر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں مَنْ عَاشَ فِي ظَاهِرِ الرَّسُولِ فَهُوَ سَنِيٌّ وَمَنْ عَاشَ فِي بَاطِنِ الرَّسُولِ فَهُوَ صَوْفِيٌّ رَوَاهُ أَبُونَعْلَمُ فِي الْحَالِيَّةِ۔ یعنی جو ظاہر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر وہ سنی ہے اور جو باطن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق زندگی بس کر کر صوفی ہے۔ اہل بصیرت پر ظاہر ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا باطن حق تعالیٰ کے صفات کمالیہ کا آئینہ بنایا ہوا تھا۔ کوئی وقت ایسا نہیں گذرتا تھا جو یادا ہی سے خالی ہوتا فرماتا ہے واذ کر رب اذ ان شیدت یعنی اپنے رب کو یاد کرو جب بھول جاؤ۔ آست کا صلی مقصضی ہی ہے کہ ادھر نیان آیا اور دھریا دا آئی شروع ہو گئی جس کا مطلب یہ ہوا کر نیان بالکل متذہ ہونے پائے پھر کیونکہ ہو سکتا تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر کوئی زمانہ ایسا گزرے جو یادا ہی سے آپ غافل ہوں۔ اب کہے کہ جب ہر وقت یاد ہی اور اوس کے صفات جمالیہ و جلالیہ کا مقصود لگا رہے تو کیا ممکن ہے کہ آدمی سے کوئی دوسری کام ہو سکے اسی وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات پر نظر ڈالی جائے تو صاف ہو گا کہ جو کام آپ کرتے تھے اوسیں سوائے خدا کے تعالیٰ کی یاد اور رضا جوئی کے اور کچھ مقصود نہیں ہوا کرتا تھا کسی کام میں دنیا سے آپ کو کوئی تعلق نہ تھا جسکی تصریح خود نے بھی بارہا فرمادی ہے۔ جب امام حبیر صادق رضی اللہ عنہ کے ارشاد یہ بات ہے کہ صوفی کا باطن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے باطن کا تابع ہوتا ہے تو معلوم ہو کہ صوفیہ کے باطنی حالات علی قدر مرابت وہی ہونگے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تحری غرض نہ ہمیشہ یادا ہی میں رہنا صوفیہ کا فرض منصبی ہے اور اوس سے اون پر میکشف ہو جاتا ہے کہ حق تعالیٰ کو ایجاد عالم سے مقصود بالذات اپنی معرفت تھی اسی وجہ

کوئی چیز ایسی نہیں جو اللہ تعالیٰ کو نہیں بیجاناتی ہو جیسا کہ اس آئی شریفی سے ظاہر ہے وان  
من شئی لامبی بھول کی یعنی ہر چیز خدا کے تعالیٰ کی تسبیح اور حمد کرتی ہے۔ اس سے صاف  
معلوم ہوتا ہے کہ ہر چیز حق تعالیٰ کو تمام عبوب سے منزہ اور قابل حمد تسلیم کر کے تسبیح و حمد کرنی ہے  
یہی معرفت ہے۔ مگر معرفت کے اقسام اور مراتب متفاوت ہیں ہر ایک چیز میں خاص خاصیت  
کی معرفت کی صلاحیت رکھی گئی اور جن و اتنی میں اعلیٰ درجہ کی صلاحیت ہے کیونکہ انہیں  
وہ صفات و دلیلت رکھنے گئے ہیں کہ دوسروں میں نہیں۔ اور قادھ کی بات ہے کہ زمین عجیب  
صفت کمال ہو گی اوسی صفت کو خدا کے لئے تسلیم کر سکتا ہے ویکھئے مادر زمین ایضاً  
خدا کے تعالیٰ کو بصیرت بھی نہیں سمجھ سکتا کیونکہ اوسکو خبر ہی نہیں کہ بصارت کیا چیز ہے۔  
غرضنکہ معرفت الہی ان صفات کی وجہ سے جو انسان کو حاصل ہو سکتی ہے دوسروں کو  
نہیں ہو سکتی۔ یہی وجہ اسکی فضیلت کی ہے جس سے تمام اشیاء اوسکے لئے پیدا کئے  
گئے ہیں کما قال اللہ تعالیٰ وخلق لکھوافی الارض جیعاً اور تمام عالم اوسکے لئے  
مسخر کیا گیا کما قال اللہ تعالیٰ و سخر لکھوافی السموات و عافی الارض جیعاً  
خانچہ اسکا حال مقاصد الاسلام کے حصہ اول میں لکھا گیا ہے پھر اوسکو عقل ایک ایسی  
دوگی ہے کہ اپنا نفع و ضرر جو سر دست ہو یا آیندہ ہونے والا ہے اوسکے فریبیتے  
بخوبی معلوم کر سکتا ہے۔

یہاں سے بڑا دسرا کی تہذیب ہوئی۔ پھر اوسکو نفس دیا گیا جیسیں کہی قسم کی خواہیں  
رکھی گئیں جنکے حاصل کرنے کے اوسے نہایت لذت ملتی ہے۔  
یہاں سے ابتلا کی بنیاد پڑی کہ دیکھیں ان لذائیں عقل کو بیکار کر دیتا ہے  
یا کام میں لاتا ہے۔

عقل کا مقتضی یہ تھا کہ آدمی یہ بحث کا کہ میں خود بخوبی نہیں پیدا ہوا ضرور ہے کہ کسی  
 قادر نے مجھے پیدا کیا ہے جو جمیع صفات کمالیہ کے ساتھ متصف ہے اور ان احسانات کے  
 بدلے جو اوسکو علاوہ نعمت موجود کے بے انتہا فیض حاصل ہوئیں اور ہوتی جاتی ہیں یعنی  
 بجا لانا مگر بجا سے اسکے کو عقل کی نازک خیالیوں سے بقدر طاقت بشری خدا تعالیٰ  
 کی معرفت حاصل کرنا تلذذات نفسانیہ کے حاصل کرنے میں اوسکو مشغول کر دیا۔ اسلئے  
 خدا سے تعالیٰ نے انبیا کو بھیجا تاکہ معرفت اور عبادت کی طرف اونکو مائل کر دیں۔  
 اوسمیوں نے خدا کا پیام پہنچا دیا کہ دیکھو تمہارے پیدا کرنے سے مقصود آئی یہ ہے  
 کہ اوسکو پہنچا کر اوسکی عبادت کیا کرو کہا قال اللہ تعالیٰ و ماحلقت الجن

و لا انس الا يعبدون اور یہ لذائذ اور عمدہ عمدہ چیزیں جو اس عالم میں پیدا  
 کئے ہیں جن سے تم لذتیں حاصل کرتے ہو اوس عالم کا مفہوم ہے جہاں تمہیں مرضیکے بعد  
 جانا ہے اگر یہاں صرف صدریات پر اتفاقاً کر کے عبادت الہی کرو گے تو تمہیں دہا  
 جنت ملے گی ورنہ دونیخ۔

جنت کے حالات جو بھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمائے ہیں اوسیں سے  
 مخصوص مختصر طور پر کنز العمال اور ترغیب و تربیب مندرجہ اور مشکوہ شریف سے  
 لکھے جلتے ہیں۔ یہ حدیث کی کتابیں چونکہ چھپ چکی ہیں اس لئے ہر حدیث کی تحریخ  
 نہیں لکھی گئی۔

بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جنت کے نسوار ہے ہیں ہر ایک درجہ  
 اتنا درجہ ہے کہ اگر تمام عوالم اوسیں جمع ہوں تو سب کی گنجائش اوسیں ہو جائے  
 جن چیزوں کی نفس کو خواہش ہوا اور آنکھوں کو لذت وہ سب اوسیں مہیا ہیں اور

علاوہ اونکے وہ اشیاء اوسیں موجود ہیں جنکو نہ کسی کو کانوں نے سنا اُنکھوں نے دیکھا  
نہ کسی کے خیال میں اونکا گذر ہوا۔

او سکا وقت ہمیشہ صحیح کا سافور انی اور ٹھنڈا رہے گا۔ دہائی کبھی رات نہ ہوگی۔  
جنت میں چار سمندر ہیں ایک پانی کا دوسرا شراب کا تیسرا دو دہ کا جو تھا شاہد  
ان سے نہرین تکل کرتا ممکنات میں تقسیم ہوتی ہیں۔ یہ نہریں کہدی ہوئی نہیں  
سطح زمین پر بہتی ہیں اونکا یہ طریقہ مشک خالص ہے اور بجائے بزری از عفران اونکا ذمی  
جگہ موئی پرے ہوئے ہیں اونکے کناروں پر موئی کے شاخے لگے ہیں۔

دہائی کے جھاڑوں کا یہ حال ہے کہ بعضوں کے پیروں کے ہیں اور بعض کے  
موئی کے اور شاخیں زمرہ اور موئی کے ہیں جب اون پر ہوا ہتھی ہے تو اون سے  
وہ دلکش نعمات سنے جاتے ہیں جن کی نظر نہیں۔

دہائی کے بیوؤں کا کوئی موسیم مقرر نہیں ہر قسم کے میوہ جات ہر وقت لگ رہتے  
جس سچل پر رغبت ہوئی وہ فوراً آٹوٹ کر پاس آگیا اور اوسکی جگہ دوسرا پیدا ہو گیا۔  
اسی طرح جس پرندے پر نظر پر گئی اور او سکے شکار کی خواہش ہوئی او سکا گلوٹ  
بھٹنا بھٹنا یا پیش ہو گیا۔

ایک جھاڑ کو حکم ہو گا کہ جو بندے ہمارے ذکر میں مشغول تھے اور مزاہی معاذف  
کے شفے سے احتراز کرتے تھے اونکو اپنے خوش آوازی سے مسروک کر دہ اس خوش اخافانی سے  
حق تعالیٰ کی قسمیح ولقدیں کر یا کہ کسی کے کانوں نے نہیں سنا۔

او سکے ممکنات کا یہ حال ہے کہ ہر محل میں نہایت سُرخ یا قوت کے ستر گھر ہیں اور  
ہر گھر میں تیرج ہے نہایت سبز مرد کے اور ہر جو جے میں نہتر تخت جن پر اقسام اقسام کے

فرش پچھے ہیں۔ سو اسکے ہر باغ میں ایک خیر موتی کا ہو گا جنکا طول ساٹھ میل کا ہے۔  
 جزو لوگ جنت میں جائیں گے اون کی عمر تین سو سال تاں سال کی ہو گی یعنی عین شباب  
 اور کمال قوت کا زمانہ اور یہی حالت اون کی ہمیشہ قائم رہیگی اور وہ امر دہونگے۔  
 ہر ایک کو حسن یوسفی عطا ہو گا اور ہمیشہ حسن میں ترقی ہوتی رہے گی جنت میں  
 ایک بازار ہے کہ ہر جمعہ کو یعنی سات دن کے مقدار میں ایک بار لوگ اوس میں جائیں گے  
 اوس وقت ایک ہوا چلے گی جس کی تاثیر ہے کہ حسن کو دو بالا کر دیتی ہے۔ جب وہ گھر  
 آئیں گے تو گھر والے تعجب سے کہیں گے کیا بات ہے کہ مختار احسن دو بالا ہو گیا وہ کہیں گے  
 ہم بھی یہی دیکھتے ہیں کہ مختار احسن بھی دو بالا ہو گیا ہے۔ اور ایک بازار ہے جس میں فقط  
 تصویریں ہو گئی جو صورت کسی کو پسند آ جائے اوسکی وہی صورت ہو جائیں گے غرض نکلے حسن  
 روز افراد ترقی رہے گی۔

اوٹکالباس نہایت فاخرہ ہو گا چنانچہ ناج کا ادنیٰ موتی ایسا درشن ہو گا کہ اگر  
 دہ دنیا میں ظاہر ہو جائے تو مشرق سے مغرب تک منور کر دے۔  
 مثل سلاطین کے زیور سے بھی دہ نہایت آراستہ پیرا سنتہ ہو گے اونکا ایک  
 دست بند اگر دنیا میں ظاہر ہو جائے تو آنتاب کی روشنی اوسکے مقابلہ میں ایسی ماندہ بیبا  
 جیتے تارونکی روشنی آنتاب کے مقابلہ میں۔

ہزار ہاؤڑتین ایک ایک جنتی کے نکاح میں ہو گئی جنہیں علی حسب مرابت نتوہک  
 جو ریس ہو گئی حوروں اور عورتوں کا حسن خدادادا اور نز اکت اور سفاری رنگ اور  
 اونکے بیاس اور زیور کی عملگی بیان سے خارج ہے ادنیٰ صفت اونکی یہ ہے کہ ہمیشہ  
 باکرہ رہیں گی اونیں دو جو ریس نہایت خوش آواز ہو گئی جنکا سما حسن صورت اور

نشہ سرائی نہ کسی آدمی نے شاہی نہ جن نے۔

ہر جنتی کو نسوا دمیوں کی قوت اکل و شرب و جام کی دی جائیگی لتنا ہی کھائے پئے ایک ڈکارا اور مخوار اس اپسینہ آتے ہی پھر اشتہا کامل ہو جائیگی۔ اور وقت واحد میں نتو باکرہ کا بکر زائل کر سکے گا اونی جنتی کی نظر کا یہ حال ہو گا کہ اوسکے کل باغ اور بیویاں اور خدام وغیرہ پیش نظر رہیں گے اور اعلیٰ درجے والے ہر صبح و شام وجہ آئنی کا نظارہ کرتے رہیں گے۔

اونی جنتی کے خدام تہراز ہوئے جیسیں سے ہزار ایسے ہوں گے کہ ہر ایک ایک اکام پر چین ہو گا اور وہ ہزار خادم کھانے کے اہتمام پر مقرر ہوں گے ہر ایک کے ہاتھ میں دور کابیاں ہوں گی اور ہر کابی میں نئے نئے قسم کا کھانا جیسیں ہر ایک کا ذائقہ و دستہ ذائقہ سے جدا ہو گا یعنی ہر وقت بین ہزار قسم کے مختلف کھانے ہیں ہوں گے اور مفرہ یہ کہ کھانے والے کے ذائقہ میں اول سے آخر تک فرق نہ ہو گا۔ بخلاف دنیا کے کسی مری ہوتے ہی کیسا ہی لذید کھانا پیش کیا جائے خوش ذائقہ نہیں معلوم ہوتا بلکہ ایک طرکی نفرت ہوتی ہے وہاں ایسا نہ ہو گا۔

پھر تین سو قسم کے شربت پیش کرے جائیں گے جن کے ذائقے مختلف ہوں گے اور اتنے میں پہلا پیالہ اور آخری پیالہ برابر ہو گا یعنی آخر تک بے غبتوں نہ ہوگی۔

اہل جنت جب جنت میں داخل ہو کر اپنے اپنے مکانات میں مقیم ہو جائیں گے تو تھنناً اٹھو دن کے بعد بارگاہ الہی میں سب کی یاد ہوگی۔ دربار میں ہونے چاندی موقی یا وقت زمرہ اور نور وغیرہ کے منبر اور کریاں رکھی جائیں گی اور حجب مرائب لوگ اوس پیٹھیں گے اور عن تعالیٰ کا دید اور ہر کلامی ہوگی۔ کسی شخص کا نام لیکر

حق تعالیٰ فرمادیکا کچھ یاد ہے دنیا میں تم نے فلاں وقت کیا کہا تھا ہے وہ عرض کریگا الہی  
کیا یہی مختف نہیں ہوئی ارشاد ہو گا کیوں نہیں مختف ہی کی وجہ سے تو یہاں تک سائی  
ہوئی۔ اسی گفت و شنو دیں ہونگے کہ ایک اپرمنووار ہو گا جس سے عطراس خوشبو کا برے گا  
کسی نے کبھی نہ سو نگھا ہو۔ اوسکے بعد ارشاد ہو گا کہ اب بخاست کردار جو جو کر اسیں  
لختیں ہم نے مختارے لئے ہمیاں کی ہیں جتنے چاہو لو۔

وہاں سے نکل کر سب بازار کی طرف جائیں گے، چہاں فرشتوں کا جو ہم ہو گا اُسکیں م  
کی نعمتیں ہوں گی جن کا مشل نہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہ کسی کان نے سنائی کسی کے دل میں اور کا  
خیال گزرا۔ وہاں ہجع و شر انہوں بلکہ عام اجازت ہو گی کہ جس کا جو جی چاہے لیئے۔ اس قلم  
میں تمام خوبی اوری اعلیٰ ایک دوسرے سے ملاقات کریں گے اگر کسی کا بہاس اچھا معلوم ہوا  
تو فوراً اپنا بہاس بھی اوسی قسم کا ہو گیا تاکہ ملاں نہ آنے پاے کیونکہ جنت میں غم و حزن کا نام  
نہیں۔ جب وہاں سے دہ اپنے گھر رہیں گے تو ہبھیاں بچپنیں گی کہ کیا دبجو ہے کہ مختار احسن  
پہنچت سابق کے بہت بڑھ گیا ہے وہ جواب دینگے کہ ہمیں آج حق تعالیٰ کی مجالست نصیب  
ہوئی ہے اوسکا اثر یہی ہونا چاہئے۔ بچھوڑ جمعہ کے مقدار میں عموماً دیدار الہی ہو اکریگا۔  
ایک بار حق تعالیٰ فرمادیکا کیا تم راضی ہوئے وہ عرض کریں گے الہی ایسی نعمتیں تو نے  
ہمیں عطا کیں جو کسی کو نصیب نہیں کیا اب بھی راضی نہ ہونگے ارشاد ہو گا کہ ان سب سے  
بہتر ایک اور نعمت ہم تھیں دیتے ہیں عرض کریں گے الہی ان سے بہتر کو نہیں نعمت ہو گی ارشاد  
ہو گا کہ ہم تم سے راضی ہو کے اور کبھی تم پر عرض نہ کریں گے اس سے بے انتہا اہل جنت کو خوشی ہو گی  
خوبی جب اپنے احباب کی ملاقات کے مشائق ہونگے تو کبھی تھنٹ اونکو لے اونکو لے اونکو لے۔  
اور اگر جا ہیں تو گھوڑوں اور افتبوں پر سوار ہونگے جو انکو فوراً وہاں بیوں خاودینگے۔

چھر لاقات میں دنیا کے واقعات اور اپنے اپنے سرگزشتیں بیان کرے گے۔  
جنت میں آدمی ہر قسم کی خواہش پوری کر سکتا ہے اگر کسی کو اولاد کی خواہش ہو تو ایک  
ساعت میں حمل اور زچکی ہو کر اڑکا سن رشد کو پہنچ جائیگا کسی کا خیال زراعت کا ہوتا۔  
بج بو تے ہی جھاڑنخل آئینے اور غلہ اونیں پیدا ہو جائیگا اور خشک ہو کر قابل درجن جائیگا  
امد پہاڑوں کے برابر ڈھیر لگ جائیگا۔

غرضکرد جس چیز میں ملذ ذا نفس کی خواہش ہو وہ سب وہاں مہیا ہیں جن تعالیٰ فرماتا ہے  
وَفِيهَا مَا تَشَهَّدُ إِلَّا نَفْسٌ وَتَلَذُّلَا عِيَّنٍ وَإِنْتُمْ فِيهَا خَلَدُونَ اور باخان  
پیشاب اور نیند وغیرہ چیزوں جو عیش میں خلل انداز ہوتی ہیں جنت میں نہ ہونگی۔

یہ جنت کا حال تھا اب دوزخ کا بھی تھوڑا سا حال سن لیجئے۔ جو قرآن شریعت اور احادیث  
میں وارد ہے یہ روایتیں بھی کتب مذکورہ ہی سے لکھی جاتی ہیں۔ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا ہے کہ آتش دوزخ کی حرارت اس شدت کی ہے کہ دنیا کی آگ کی حرارت سے انہر حصہ  
زیادہ ہے بیویوں سمجھو کر حرارت کے نتھے کئے گئے ایک حصہ دنیا کی آگ کو ملا اور باقی دنیا  
آگ کو اگرسونی کے ناک کے برابر دوزخ سے سوراخ ہو جائے جس سے دنیا کی حرارت زمین پر  
اکسے تو ادنی ہی حرارت سے تمام زمین کے رہنے والے ہلاک ہو جائیں۔ اوس کا نزک  
ہنایت سیاہ ہے جیسے شب دیکھو۔

دوزخ اتنی گھری ہے کہ اگر اوسکے کنارے پرستے ایک پتھرا دیں ملا جائے تو تسلیں  
گذر جانے پر بھی تک نہ پہنچے گا۔

اویسیں ایک پہاڑ ہے جس کا نام صعود ہے اوس پر چڑھنے کیلئے دوزخی مجبور رہنے  
جب وہ اوس پر ہاتھ یا پاؤں میکنے تو وہ پھل جائیں گے اور جب اوٹھا لینے کے تو پھر پیدا

ہو جائیں گے۔ اسیں پیپ اور لہو کے بڑے بڑے تالاب ہیں۔ دوزخیوں کی بھوک اس بلکہ ہو کر کوئی ایک عذاب کے برابر نہ گا۔ جب بھوک سے فریاد کرنے کے تو ضریع کھلانی جائیگی جو حلق میں بھنسے اور وقت اونکو کاٹے دار ایک بوٹی ہے پھر فریاد کرنے کے تو ایسی چیز کھلانی جائیگی جو حلق میں بھنسے اور وقت اونکو خیال آیا کہ ایسی غذا دنیا میں پانی سے اوتاری جاتی تھی تو یا ان طلب کرنے کے مراپنی لو ہے کی اکوڑیوں کے فریعہ سے اذکو پلایا جائیگا اوسکی گرمی اس شدت کی ہو گئی کہ سچے قریب پہنچتے ہی سراور منہ کا چھڑاںگل کر گر پڑھکا اور جب وہ پیٹ میں پوچھتا تو آنسیں کرٹ کرت کر گھر رینگی اور کبھی زقوم پلایا جائیگا۔ جس کی یہ کیفیت ہے کہ اگر دنیا میں اوس کا ایک قطرہ ٹیک جائے تو تمام روئے زمین کے لوگوں پر زندگی ملنے ہو جائے اور لاکرمنڈر کی میں ڈالا جائے تو تمام پانی خراب ہو جائے اور کبھی ایسا پانی پلایا جائیگا کہ تسلی کی تلاجھست کی طرح نہیاں گھاڑھا اور نہیاں گرم ہو گا جس کی سجانپ سے منہ کا چھڑاںگل پڑھکا۔ کبھی غساق یعنی پیپ پلائی جائیگی جس کا ایک ڈول دنیا میں ڈالا جائے تو تمام دنیا میں بدبو پھیل جائے۔ دنیا میں جو سب سے بڑی نعمت دالا مدار مرہ احوال شخص تحالا یا جائے گا اور اوسکو بدنخ میں ایک غوطہ دیکر حق تعالیٰ پوچھے گا کہ اے شخص کبھی خیر تو نہ وکھی تھی یا کسی نعمت کا تجھہ گزر ہوا تھا عرض کر گیا کبھی نہیں یا رب۔ یعنی اوس صیبت کی حاتمی نعمت یا دتک نہ آیگی۔ کافروں کی زبان اتنی لمبی ہو جائیگی کہ لوگ اوس پڑھیں گے۔

حیثیت ہے کہ اسی دوزخیوں کے سر بر ڈالا جائیگا ان وہ مسامات کے فریعہ سے ایندرونی غزوہ کر کے پیٹ میں جو کچھ ہے اوسکو پکالا کر قدموں کے طرف سے نکال دیگا اور ساتھ ہی وہ چیز پھر سیدا ہو جائیں گے۔ کیونکہ مقصود صرف عذاب دنیا ہے۔

دہان کے سانپ بڑے بڑے اذٹوں کے برابر ہیں اور پچھوپر دل کے برابر۔

جب وہ کامیں گے تو چالینس جا لینس سال کی مقدار تک اونکا نہ ہرا اور درد باقی رہے گا۔  
انکے سوا کوئی ایذا دینے والی چیز دنیا میں نہیں ہو رہی ہے۔

جس زیر میں کفار جکڑے جائیں گے اوس کا ایک ایک حلقة ایسا ہے کہ اگر پاٹ پر کھا  
جائے تو اسکو اور زمینوں کو گلانا اور پھاڑنا ہوا خل جائے۔

دہان کے فرشتوں کی ایسی ہبہ اور ڈراؤنی شکلیں ہیں کہ اگر ایک فرشتہ دنیا میں  
ظاہر ہو جائے تو لوگ اسکو دیکھ کر مر جائیں۔ غرض نکہ جیسے جنت میں ہر قسم کی لذتیں اور  
کی خواہش کی چیزیں ہیں اُسطوح دو فرنگ میں ہر قسم کے عذاب و عقاب کی چیزیں ہمیاں ہیں۔  
ہم نے جنت و دو فرنگ کے چند حالات جو قرآن و حدیث میں وارد ہیں بلکہ وہ کام  
لکھ دیئے اور اس کا کچھ خیال دیکیا کہ اس قسم کے مضمایں پاہنچاڑا اور تضییک ہوا کرتی ہے  
اس لئے کہ اگر تضییک مانع ہو تو ہم سے کوئی اسلامی کام نہ ہو سکے گا۔ یہاں تک کہ نماز اور  
روز روں کا ادا کرنا بھی شکل ہو جائیں گا کیونکہ اس پر بھی نبی روشنی کے حضرات منسکے اور اُترتے  
ہیں اور خدا اور رسول کو یاد دلانیوں اے اُنکی مغلوب نیں قُلْ اَعُوذُ بِيَٰءْ وَغَيْرِهِ الْقَابَے  
ملقب کئے جاتے ہیں۔ ہمیں قرآن شریعت بتلارہا ہے کہ استہنڑا کرنے والے اوس زمانے میں  
موجود تھے جب کہ قرآن نازل ہو رہا تھا مگر خود خدا تعالیٰ نے اوسکی مکافات کا ذمہ لئا تھا  
جس کا ابتداء قرآن ہی ہے حق تعالیٰ نے اوسکی خبر دی ہے قوله تعالیٰ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ  
إِنَّمَا أَنْتُمْ مُسْتَهْزِئُونَ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهُمْ وَ كَمْ لَهُمْ فِي طَاغِيَةٍ هُمْ لَعْنَهُوْنَ  
اب ہم کو کسی کے استہنڑا کیا پر وا۔

البتہ یہاں یہ دیکھنے کی ضرورت ہے کہ حق تعالیٰ نے جنت و دو فرنگ کے حالات جو  
اس قسم کے بیان کئے اونکا وجود ممکن ہے یا نہیں اور جب اونکا امکان ثابت ہو جائے

بیت اور دو فرنگ  
جس عینک ایک عینک

تو صرفت یہ بحث باقی رہ جائیگی کہ خدا کے تعالیٰ اون مکن چیزوں کے پیدا کرنے پر قادر ہے یا نہیں  
پھر جب یہ دونوں امر طے ہو جائیں تو ضمیک کافشا فقط یہ رہ جائیگا کہ اون چیزوں کو دیکھیا جائے  
جس سے استبعاد اور استغایاب پیدا ہوا۔

امراوں کے نسبت کوئی ذی علم یہ نہیں کہ سکتا کہ جتنے امور قرآن و حدیث میں بیان  
کئے گئے ہیں انہیں کوئی بات عقلانی محال ہے۔ ہاں یہ کہ سکتے ہیں کہ عادت کے سعادت عقل  
ان امور کو قبول نہیں کرتی سو یہ بات دوسرا ہے۔ ہمارا کلام اون امور کے بالذات محال ہے  
میں ہے اور ہم دعوے سے کہتے ہیں کہ مکن نہیں کہ کوئی انکو محال ثابت کر دکھائے۔ پھر جب  
سب مکن ہیں تو خالق مکنات کی قدرت کا اون سے متعلق ہونا کسی طرح محال نہیں ہو سکتا اگر  
خالق عزوجل مکن کو بھی پیدا نہ کر سکے تو وہ خالق ہی کیا ہوا۔ پھر جب خالق عالم نے اپنے کلام پا  
میں اون عالم کے اشیاء اور حالات کی خبردی ہے تو جو لوگ اونکو خالق اور قرآن کو اوس کا  
کلام اور بنی صلی اللہ علیہ وسلم کو اوس کے رسول سلیمان تھے ہیں اونکو تو لامحالاں سب امور کی صد  
کرنی پڑیگی درست سمجھا جائیگا کہ وہ بھی اونہی لوگوں میں ہیں جو نہ خدا کو مانتے ہیں نہ رسول کو نہ قرآن  
کو اور انہا دعوے اسلام کسی ایسی مصلحت پر بنی ہے جس کو حقیقتی اسلام اور ایمان کوئی تعلق نہیں  
رہا یہ کہ ان امور کو نہ دیکھنے کی وجہ سے عقل قبول نہیں کرتی تو یہ غدر قابل قبول نہیں ہو  
اسلئے کہ اگر ہماری ہی تخلیق کسی اور طور پر ہوتی اور اوس وقت ہمارے حالات موجودہ بیان کئے  
جلتے مثلاً کہا جاتا کہ عالم میں ایک خلقت ایسی بھی ہے کہ اونکا قد طولیں ہے اور ایسے عضو کے  
سہارے چلتے ہوئے ہیں جو اون کے قد کا ساتواں حصہ ہے۔ اور اون پر اقلائیں سویاں نو  
من کا وزن رہا کرتا ہے جیسا کہ حکمت جدیدہ میں مصروف ہے حالانکہ اذکی میمول طاقت اتنی ہے  
کہ تیناً ایک من بوجھا دھما سکیں۔ اونہیں ایک چڑیے کا تھیلا لگا ہوا ہے جس میں ہیں ہون لانے ہیں

ایک سوراخ سے غلہ وغیرہ اوسیں بھر دیتے ہیں اور اوس پر پانی ڈالنے تھے۔ اوس تھیلے کے اندر ہمیشہ آگل جلتی رہتی ہے جس کا کچھ کبھی بھی دھواں بھی نہ تھا ہے مگر اونکو اوسکی گرمی جو نہیں ہوتی وہاں غلہ وغیرہ پک کر اوسکا خلاصہ جدا اور فضله جدا ہوتا ہے اور فضلہ ایک سوراخ سے اور پانی دوسری سوراخ سے خل جاتا ہے۔ بھر اوس خلاصہ سے چند گاڑھی چیزیں بنتی ہیں جنہیں کسکا رنگ منخ کسی کا سیدیکسی کا سیاہ کسی کا زرد و بنبر ہے۔ اون گاڑھی چیزوں سے صد چیزوں اونکے جسم میں بنتی ہیں کوئی نہایت سخت مثل تپھر کے کوئی نرم روئی کے کوئی رقیق کوئی غلط کوئی سرد کوئی گرم کوئی چیزوں کو بھوٹ کر کے زین پر گرداتی ہے کوئی چیز حرکت کر کے دیوانہ بنادتی ہے کوئی ہنساتی ہے کوئی لالا ہے۔ انھیں سے سامنہ باصرہ ذائقہ شامہ لاس سجاویہ ہاتھ میں دافعہ اسکے غاذیہ مصورہ وغیرہ قویں پیدا ہوتی ہیں۔ اون گاڑھی چیزوں سے ایک چیز کو کہاں کوچکاری کے ذریعہ سے جو انھیں کے جسم میں لگی ہوئی ہے دوسرے شخص کے تھیلے میں بہوچاتے ہیں دہائی سے چند روز کے بعد وہی غلہ وغیرہ کا خلاصہ ہو بہوا وہی کی صورت تکلن بن کر باہر نہ تھا ہے اور وہ لوگ اوسکو بہت پیار کرتے ہیں اور اپنی جان سے زیادہ اوس کو دوست رکھتے ہیں اور یہ کوئی نہیں سمجھتا کہ یہ وہی غلہ وغیرہ ہے جو اس صورت میں ظاہر ہوا۔ اونکے اعضا میں ایک عضوا یسا ہے کہ اوس سے چار نہیں نکلتی ہیں ایک کاپانی نہایت شیریں ایک کا نہایت تلخ ایک کا پھیکا ایک کا لکھا را۔ اونکے اعضا کی یہ کیفیت ہے کہ کوئی اونکے اختیار سے تحرک و ساکن ہوتا ہے اور کوئی خود بخود بلا اختیار تحرک و ساکن ہوتا ہے کسی کو مطلقاً حرکت نہیں ہوتی۔ اونیں ایک چیزا یسی ہے جیسیں چار چیزیں جمع ہیں اپسیں ایک دوسرے کی صورتیں اور باؤ بود قوت کے ایک دوسرے کو فنا نہیں کرتیں اور سب بالاتفاق ایک مقام میں رہتی ہیں جنکے مجموعہ اضداد پاؤ نکلی زندگی کا مدار ہے۔

اس قسم کے عجائب حبیم انسانی ہیں کثرت سے ہیں مگر چونکہ اونکے دیکھنے کی عادت ہو گئی ہے اسلئے وہ کوئی عجیب بات معلوم نہیں ہوتی۔ بخلاف اسکے نہیں ویکھی ہوئی چیز ادنی خرابت سے نادر اور مقابل استحباب معلوم ہوتی ہے ممکن ہے کہ جس طرح خواب میں عجائبات دیکھے جلتے ہیں اور معمولی سے معلوم ہوتے ہیں آخرت کے عجائبات بھی وہاں پہنچنے کے بعد معمولی معلوم ہو گیر بہر حال آختر کے عجائب دغراست بھی معمولی ہو جائیں گے اور جو استحباب یہاں رہتا ہے درماں نہ ہیں گا۔

اگر آدمی آختر کے عجائب اور لذاذ و مصائب پر ایمان لانا چاہے تو کوئی مشکل نہیں  
حق تعالیٰ نے اوس عالم کا ایک منزہ بھی یہاں فائم فرمادیا ہے چنانچہ ہر شخص جانتا ہے کہ خواب میں اس عالم کے کل شیوا برابر نظر آتے ہیں ما اور بعض امور ایسے بھی دیکھے جاتے ہیں کہ یہاں اونکا وجود نہیں ملا آدمی اپنے آپ کو اور تھے دیکھتا ہے اور اوس وقت یہ خیال بھی نہیں آتا کہ ہمارا جسم ثقیل ہے کیونکہ اور احلاں انکہ ہمارا وجود جدان بلکہ مشاہدہ گواہی دیتا ہے کہ ہم اور ہر ہے ہیں جو صحر جا ہتے ہیں اور کرچلے جلتے ہیں اور اوسکی تصدیق بیداری میں بھی کرتے ہیں چنانچہ خواب بیان کیا جاتا ہے کہ ہم اور ہرے اور فلاں مقام میں پہنچے۔ اور کبھی خوان میں ایسی صیتوں کا سامنا ہوتا ہے کہ آدمی تینخنے اور فریاد کرنے لگتا ہے جیکو لوگ سن کر یہ سمجھ جاتے ہیں کہ اوس عالم میں کسی سخت آفت ہیں وہ بتلا ہو گیا ہے اس لئے رحم کر کے اوسکو جگادیتے ہیں اوسکی حالت بیدار ہونے کے بعد بھی یہ ہوتی ہے کہ چڑہ کارنگ فتنت ہے دل اچھل رہا ہے زبان سے بات نہیں نکلتی پھر مخوتی دیر کے بعد جب خوف وہر اس کی حالت کم ہوتی ہے تو وہاں کی سرگزشت بیان کرتا ہے ہر چند لوگ تیکن دیتے ہیں کروہ خواب و خیال ختمگرا وجدان گواہی دیتا ہے کہ اگر اور مخوتی دیر وہی حالت ہوتی تو

خاتمه ہو گیا تھا اسی طرح جب وہ کسی مدد جبیں کے ساتھ کسی عمدہ مکان اور باغ میں عشی و عشرت کرتے ہوئے اپنے کو دیکھتا ہے تو اوسکو خیال نہیں آتا کہ میں اپنے جھونپڑے سے یہاں کیسے چلا آیا اور اس عشی و عشرت کے کیا اسباب ہوئے اور ایسا یہ مدد جبیں اور باغ وغیرہ واقعی ہیں یا یوں ہی ایک خیالی چیز ہے بلکہ اس حالت میں وہ پوری جسمانی لذتیں حاصل کرتا ہو جسکے آثار اوس کے جسم پر نمودار ہوتے ہیں یہاں تک کہ غسل کی ضرورت ہوتی ہے اور عمر بھرا اوس عشی کا مزہ بھولا نہیں جاتا۔ اب کہنے کہ اوس عالمِ خواب کی راحتیں یا مصیبتیں جس طرح گھنٹہ دو گھنٹے رہتی ہیں اگر متبرہ جائیں تو جو شخص اول مصیبتوں میں مثلاً مبتلا رہتا ہے اوسکی نسبت داقعی ہوں یا خیالی۔ لوگ تو یہی کہیں گے کہ وہ سب خیالی ہیں مگر اوسکے دل سے پوچھئے تو معلوم ہو کہ جس قدر اس عالم میں مصیبتوں کا وجود ان اور صدمہ ہوتا ہے اوسی قدر وہاں ان مصیبتوں کا صدر معاور و جدان ہوتا ہے پھر خیالی کہنے سے اسکو کیا نفع۔

اب غور کہجے کہ جب ہم نے ایک ایسے عالم کو اپنی آنکھوں سے دیکھ لیا کہ جبیں ہر قسم کی جسمانی لذتیں اور مصیبتیں اور ایسے عجائب و غرائب اشیاء ہیں جن کا وجود اس عالمِ محضات میں نہیں اور من وجود اس عالمِ محضات کے وہ مشابہ ہیں اور من وجود مختلف تو ہم اگر عالم آنحضرت کو باور کر لیں کہ بعض امور میں وہ اس عالم کے مشابہ ہے اور بعض میں مختلف اور وہاں ایسے عجائب و غرائب امور ہیں کہ نہ کبھی دیکھے گئے نہ سنے گئے تو عقل کو اوس کے باور کرنے میں کیا تاثل ہے خصوصاً جب خالق عالم نے خبر دی ہے جس کے وجود اور قدرت اور صدقہ کو ہم مان لیا ہے۔ اگر باوجود مسکنہ ہم اوسیں نمود بال اللہ شکر کریں تو ہم ہرگز اسکے متعلق نہیں ہو سکتے کہ سلامان کہلائیں۔

ایک گروہ حکما بڑا و سزر اے اعمال کا قائل تو ہو گیا مگر اونھوں نے دیکھا کہ آدمی کے

مرتے ہی اوس کا حکم علیحدہ اور فنا ہو جاتا ہے اور روح باقی رہتی ہے اسلئے وہ صرف تلذذ اور  
 تامل رو حانی کے قابل ہوئے کہ کمال حاصل کرنے سے روحانی لذت ہوتی رہے گی اور نہ حاصل  
 کرنے سے روح کو افسوس ہوتا رہے گا جو ایک قسم کا الم ہے اور بزرگ دینے والے کی تدریت اور  
 حکمت اور عدل کا کچھ خیال نہ کیا۔ دیکھئے ایک شخص ہے کہ انتقال امر الہی کی غرض سے  
 عمر پر حرام کے مال سے احتراز کرتا رہا اور یا وجود خواہش نفسانی کے کسی اجنبی عورت کے  
 طرف رُخ نہ کیا اگر اوسکی جزا اسی قدر ہو کہ ہمیشہ اسی خیال پر نازار ہے کہ میں مصیتیں  
 اٹھا کر کمال حاصل کیا تو کیا یہ بھی کوئی جزا ہوئی بلکہ تعجب نہیں کہ یہی خیال اوسکا دباجان  
 ہو جائے اس لئے کہ اون امور کے اتنے کتاب کی لذت اور ترک کا امدادوں اوسکے وجہان  
 امر ہیں مکن ہے کہ اون لذتوں کے فوت ہونے پر اوسکو افسوس اور حسرت ہو کہ ایسی لذت کو  
 میں نے کیوں ترک کیا۔ بخلاف اسکے جس قسم کی جسمانی لذتوں کو اون نے ترک کیا اوس قسم  
 کی اعلیٰ درجہ کی لذتیں حق تعالیٰ اپنے قدرت بالغ کے مناسب اوسکو خطاط فرمادے تو کوئی قصر  
 مطابق عقل اور قرین انصاف ہو گا۔ مثلاً جس نے انتقال امر الہی کی غرض سے باوجود  
 خواہش نفسانی کے اجنبی عورتوں سے احتراز کیا تو مقصداً کے قدرت الہی عقل لایہ ہنزا جائے  
 کہ اپنے کمال قدرت سے ایسی عورتیں اوسکے لئے پیدا کرے جو دنیا میں اونکی سی کئی  
 نہ دیکھا ہوا اور نیز مقصداً کے حکمت و قدرت یہ ہو گا کہ ایسی قوت اور لذت اوسیں  
 پیدا کرے کہ اسکے حاشیہ خیال میں نہ ہو۔ اسی طرح جس نے خدا کے حکم کی کچھ پروانگی کے  
 لوگوں کا مال شمل کھایا اوسکے لئے عقل لایہ مناسب ہو گا کہ ایسی بُری ہنسیں اوسے  
 کھلانی جائیں جس کے درد والم کا کسی کو خیال تک نہ آ رہا ہو۔ اسحال فرمان برداری  
 دنا فرمانی جن اعضا سے کی گئی جزو اور سزا میں تلذذ و تالم اونہیں اعضا کا ملحوظہ رہنا

عقلاء قرین انصافت ہے۔ اسی کو حق تعالیٰ جزاً و فکاً فرماتا ہے۔ غرض مکح تعالیٰ قادر طلاق ہے خبیثوں کے ایسے اجسام بنا کیا کہ تلذذ جسمانی اور نکے درجیہ سے اعلیٰ درجہ کا حوال ہو۔ اس طرح دوزخیوں کے اجسام بھی ایسے بنائیں گا کہ اون سے الم جسمانی انتہائی درجہ کا ہوا در علاوہ اسکے روحانی اکتسابات کے معاد صنیں روحانی تلذذ اور تمام جد اکھانہ مستقل طور پر حوال ہونگے۔

یوں تو خدا کے تعالیٰ قادر سماک نفس کی مرغوب چیزوں کے سوا ایسی چیزوں جزا یہ اعمال کے لئے معین فرماتا جن سے کمال درجہ کا تلذذ روحانی آدمی کو حوال ہوا اسی طرح سزا کا ہی طریقہ اختیار فرماتا۔ مگر اون چیزوں کے بیان کرنے سے جو غربتِ مقصود ہے حوال ہوئی دیکھئے اگر نام و سے وعدہ کیا جائے کہ تم فلاں کام کرو گے تو کسی باکرہ اڑکی کے ساتھ تھدا انکھ کر دیا جائیگا۔ تو کیا اس وعدہ سے اوسکو غربت ہو گی ہرگز نہیں وہ یہی کہیں گا کہ حضرت نبی مجھے اوس اڑکی کی ضرورت ہے نہ اس بیکار چیز کے واسطے اس کام میں میں پیش اوقات کر سکتا اسی پر تحویل کا حوال خیال کر لیجیے۔ اسلئے حق تعالیٰ نے جزا و سزا اور ترغیب ترقیب میں اونہی چیزوں کو بیان فرمایا کہ جن سے آدمی کو کمال درجہ کی لذت یا اذیت ہوتی ہے اب رہی یہ بات کہ لذاتِ جسمیہ کے خیال سے عبادت کرنے کو بزرگان دین جائز نہیں رکھتے اور رکھتے ہیں کہ خدا کے تعالیٰ خود حق عبادت ہے۔ اس لئے بلا الحدا معاوضہ عبادت ہوئی چاہئے اور اسی بنا پر کسی شاعر نے لکھا ہے۔

**شحر**

|                                                                                                                                                                                                                                                       |                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| حور کے واسطے را ہد نے عبادت کی ہے                                                                                                                                                                                                                     | لطفتِ توجہ ہے کہ جنت میں سخنے یادے |
| سو یہ مسئلہ دوسرے ہے۔ اسیں حور اور تمام نعمتوں برابر ہیں یہاں تک کہ اگر دیدارِ الہی کے خیال سے عبادت ہو تو وہ بھی معاوضہ ہو اپنے معاوضہ بھی کیسا کہ اللہ ادا اور لطف میں معاوضوں سے پڑھا ہوا ہے اس مسلک پر چاہئے کہ عبادت سے دیدارِ الہی بھی مقصود نہ |                                    |

چنانچہ کسی بزرگ کا قول ہے۔ **اللَّهُمَّ**

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| از پھر وصال تو زہر چیز کو شتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | خواہی نہ اگر وصل ازان نیز لذتیم |
| مگر یہ مسلمان عالم طبیعتوں کے مناسب نہیں۔ دیکھئے اگر حق تعالیٰ اس سلسلہ کے لحاظ سے جنت و دو فتنہ کی خبر نہ دیکر فرمائنا کہ بلا حاظ اجزا و سزا تم عمر بھر عبادت کئے جاؤ تو کیا عقلی طور پر یہ کلام مشیخ بخش ہوتا ہے البتہ جنہی حضرات جن کو خدا سے تعالیٰ کے ساتھ خصوصیت ہے وہ عبادت کرتے۔ باقی لوگ یہی کہتے کہ جب کوئی اجزا و سزا ہی نہیں تو پھر اس جاں فشانی اور محنت شاقہ اٹھانے کی ضرورت ہی کیا۔ غرض کہ مقتضائے عقل یہی تھا کہ عبادت کرنے اور فتنہ کرنے پر جزا و سزا اور ترغیب و ترہیب ہوا اور ترغیب بھی ایسی چیزوں کی ہو جو فتنوں اون سے کمال درجہ کی رغبت ہوا اور ترہیب میں بھی وہ چیزوں میں بیان ہوں جن سے اعلیٰ درجہ کا خوف ہو۔ |                                 |

ترغیب و ترہیب سے بہت بڑا فائدہ یہ ہوا کہ جس کام پر کسی نیت کا وعدہ دیا گیا اوسے یہ ضرور ثابت ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ کو وہ کام پسند ہے۔ اور اوس کا کرنا باعث رضا و خوشبوی آہی ہے۔ اسی طرح جن کاموں پر تحویلیت کی گئی اون سے ناراضی خدائے تعالیٰ کی ثابتت ہوتی اس لئے جن کاموں پر اجر غطیم اور بڑی بڑی نیتوں کا وعدہ دیا گیا ہے۔ اہل اخلاص اون کو حذریوں میں دھونڈہ دھونڈ کر عمل میں لاتے ہیں اور وعدے سے متعلق کاموں کو ترک کرتے ہیں۔ مقصود اس سے یہ کہ اپنا خالق اور مالک راضی ہوا اور رضی اللہ عنہم کے وعدہ کے ساتھ ہو جائیں۔ ایک بزرگ صاحب نسبت جنت کی دعا کر رہے تھے کسی نے کہا حضرت آپ اور یہ دعا فرمایا، تم جنت اسواسے طلب کرتے ہیں کہ دہاں دیدار اُبھی ہو گا جیسے کوئی اپنے دوست کا مکان دھونڈتا ہے جس سے مقصود صاحب مکان ہوتا ہے۔ غرض کہ بوجگ

ریحانہ حاتمیہ

جنت کے لذائذ کی رغبت اور آفات دوزخ کے خوت سے عمل کرتے ہیں وہ امتحانین عمل میں برابر ہیں صرف مقاصد کا فرق ہے۔ چونکہ آدمی بالطبع اپنی آسائش چاہتا ہے اور مخصوص سے بھاگتا ہے اس لئے عام اہل ایمان اسی درجہ میں ہیں۔ اور انکو عمل کرنے پر مجبور کرنا یا خوف و رجا ہیں۔ جن کا مشمار ایمان ہے یعنے جب انکو یقین ہوتا ہے کہ ہمیں جتنیکے بعد شیعہ اوس عالم میں رہنا ہے اور اپنے کام کریں تو جنت میں کی درندہ دوزخ۔ تو ناگزیر اونکو عمل کرنا پڑتا ہے۔ اور جس کو ایمان یعنی یقین بھی نہ ہو تو وہ عمل کو وضول سمجھے گا۔ کہنے کو تو ہر شخص ہی کہتا ہے کہ مجھے یقین ہے۔ گریقین وہ ہے جس پر آثار مرتب ہوں۔

یہ بات پوشیدہ نہیں کہ اگر حکم شاہی کسی کے قتل کے لئے نافذ ہوا و را اوسکو معلوم بھی ہو جائے کہ میں دو تین روز میں قتل کیا جاتا ہوں تو اوس کے دل کی کیا حالت ہو گی اسکے افال دھركات کس قسم کے ہونگے ہے اگرچہ اوس کے لگھر میں ہر قسم کے عیش و عشرت کے سامان ہیں ہوں اور نفیں نفس غذا میں اوسکے رو برو رکھی جائیں اور عدهہ عمرہ بلاس پیش کئے جائیں مگر اوس کی توجہ کسی کی طرف نہ ہو گی۔ اسکی کیا وجہ ہے؟ ادنی تالیع سے معلوم ہو سکتا ہے کہ تمام عیش و عشرت راحت و سرت کا مدار دل کی فرحت پر ہے اور دل ہی ہی اس قتل کے یقین نے گھر کر لیا تو اسکے دل میں فرحت کو جگہ بھی کہاں جس سے عیش و عشرت کا لطف اٹھاسکے۔ اسی وجہ سے عن تعالیٰ فرماتا ہے **إِنَّ اللَّهَ لَا يَحِبُّ الْفَرِحَدُونَ** یعنی خلائق تعالیٰ فرحت والوں کو دوست نہیں رکھتا کیونکہ فرحت کا بے غوفی لازم ہے جس سے ناشاکستہ حرکات کا صادر ہونا ضروری ہے غرض کے جب شخص مذکور باتفاق اپنے حالت و بیعت کھانے پینے اور عیش و عشرت کی طرف رغبت نہ کرے تو اس پر یہ الزام لگانا بے موقع ہو گا کہ اوس نے رہبا نیت اختیار کی ہے۔

بیشترین مذکور ہے اگر اوس کو حدیث لا ادھاریۃ فی الْاسلام سنائی جائے تو وہ مذکور کرنے گا کہ حضرت یحییٰ ہے مگر دل عرقاً بوس نہیں اوس کا کیا علاج ہے اسی پر فیصلہ کر لیجئے کہ جس طرح حکم شاہی کا یقین اس حالت تک پہنچا دیتے ہے۔ اسی طرح جسکو خدا و رسول کے کلام کا یقین اوس درجہ کا ہو شخص مذکور کو ہے ضرور اوسکو عمل پر مجبور کر جائیا اور اگر قین ہی نہ ہو تو یا ان صادق نہیں آ سکتا۔ اسلئے کہ یا ان یقین ہی کا نام ہے جس پر آثار مرتب ہیں چنانچہ حدیث شریف میں ہے الْيَقِينُ الْيَمَانَةُ لَهُ كُنْزُ الْعَالَمِ کی تابات اخلاق میں روایت ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مجھے اپنی امرت پر کسی بات کا خوف سوا کے ضعف یقین کے یعنی ڈر ہے تو ہی ہے کہ کہیں اونکے یقین میں ضعف نہ آ جائے۔ اور نیز اوسی میں یہ روایت ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خدا سے حسن یقین اٹھا کر و۔ اور جس طرح قرآن سمجھتے ہو یقین بھی سیکھا کرو۔ یہ حدیثوں کا مضمون تھا اپنے اثر پر بھی دیکھ لیجئے حتیٰ قیامت ہے وہم بالآخرۃ هم بیوقون ولئکن علی ہدی میں رہم و ولئکن هم المفلحوں ترجمہ وہ لوگ یعنی متفقین آخرت کا یقین کرتے ہیں وہی ہدایت ہے اور وہی سنتگاری پانے والے ہیں۔ یہ آئیہ شرفیۃ قرآن شریف کی تدبیج میں پہلے ہی رکوع میں ہے تاکہ پہلے پہل ہر مسلمان کی نظر اوس پر پڑے اور سمجھ جائے کہ ہدایت اور سنتگاری بنی یقین کے مکن نہیں اسلئے اوسکے درست کرنے کی نظر میں لکھا رہے جس پر آثار مرتب ہوں۔

روض الریاضین میں امام یافی رحم نے لکھا ہے کہ بادشاہ وقت نے شاہ کرمانی رجڑی کا پیام کیا آپ نے تین روز کی جہالت چاہی اور سجدوں میں صلحاء کی تلاش کو نکل کر سعی میں ایک نوجوان لڑکے کو دیکھا کر نہایت خشوع و خصیع سے نماز پڑھ رہا ہے بعد نماز اوسے

پوچھا کیا تم نے نکاح کیا ہے بہ کہا نہیں۔ فرمایا ایک لڑکی قرآن پڑھی ہوئی نمازی و نذر و نزہہ ہے اور بابا وجہ دان صفات کے خوبصورت بھی ہے کیا اوسکو نکاح کرو گے بہ کہا ایسی لڑکی کو دیکھا فرمایا میں دیتا ہوں جاؤ اور ایک درہم کی روٹی اور ایک درہم کا سالن اور ایک ہرہم کی خوبصورت نہیں لڑکا وہ خرید لایا اور آپنے اپنی صاحبزادی اکونکاچ کر کے اوس کے گھر روانہ کر دیا۔ دلہن جب دلھن کے گھر گئی تو دیکھا کہ سوکھی روٹی کا فکٹرا اکھیں رکھا ہے پوچھا یہ بر قبول کیسی بہ کہاں میں اوسیں سے کچھ کھا کر آجھے افطار کے لئے یہ بکڑا اور ٹھہار کھا سکتا ہے نہیں ہی صاحبزادی نے اپنے گھر کی راہی۔ دلہن نے کہا میں جانتا تھا کہ شاہ کرمان کی لڑکی مختارے فقر کی وجہ سے والپس نہیں جاتی بلکہ مختاراً ضعفت یقین اوسکو گھر سے نکال رہا ہے۔ مجھے تم سے تعجب نہیں اپنے والد بزرگوار سے تعجب ہے جو انہوں نے کہا تھا کہ ایک جوان عفیف کے ساتھیں نے مختاراً نکاح کر دیا ہے بھلا ایسا شخص غصت ہو سکتا ہے جس کو بغیر روٹی کے خدا پر اعتماد ہو۔ دلہن نے کہا میں اسکی مندرت چاہتا ہوں کہا غدر کا حال تم جانو میں تو اوس گھر میں نہیں رہ سکتی جہاں کھانے کی کوئی چیز ہوئے۔ یا روٹی رہے گی یا میں رہوں گی۔ اونھوں نے روٹی فقیر کو دیدیا اور قصہ فیصل ہو گیا جسے یوں لڑکپن سے یقین کی تعلیم ہوا کرتی تھی۔

شیخ الکبریٰ نے فتوحات مکیہ کے باب ۳ میں اپنا چشم دید واقعہ لکھا ہے کہ افغان سبھی اس کے پاس ایک شخص نے اپنے فقر و فاقہ کی شکایت کی۔ فرمایا نکاح کرو۔ اوس نے نکاح کیا۔ پھر کئی روز کے بعد آکر کہا حادث سابقہ میں کچھ فرق نہ آیا۔ آپنے فرمایا وہ نکاح کرو اوس نے دوسرا نکاح کیا جب بھی دیکھا کہ ہمودیں آش در کا سہہ ہے۔ چند روز

کے بعد پھر شکایت کی فرمایا تیرنگاہ کرو چونکہ مرید صادق بتا اس بار بھی امثال امر کیا دیکھا کر اور صیبٹ بڑھ لئی کیا نہ شد و شد سہ شد کا مضمون صادق ہے پھر شکایت کی فرمائی جو تھا تھا کرو اوس نے بنی کرسی عذر و حیلہ کے چوتھا نگاہ بھی کریا شیخ نے فرمایا اب کمال ہو گیا۔ چنانچہ اوسکے بعد خدا کے تعالیٰ نے او سکونتی کر دیا حالانکہ عورتیں سب فقیر نیاں تھیں انتہے۔ آپنے مرید کے یقین کو دیکھ لیا کہ شکایت فقر کی ہو رہی ہے اور پر صاحب فرماتے ہیں نگاہ یعنی اور محتاج بتو پھر ایک نہیں دونہیں تین نہیں چار فقیر نیاں جب اس فقیر کے سر ہو گئی ہوں گلی تو اوس بیچارے کی کیا حالت ہو گی یہ وقت گدا بگدا الحنت خدا کا مضمون پیش نظر رہتا ہو گا۔ مگر وہ اسے خوش اعتماد یہ بھی تو نہ کہا کہ حضرت آپ یہ کیا کھر ہے ہو۔ یہ خود فقر سے مر رہا ہوں انکو کہاں سے کھلاوں اب پر صاحب کے یقین کا حال دیکھئے اور کھل نے دیکھا کہ قرآن شریف میں ہے وَ الْكُوَاكِيَّاتُ مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَ إِنَّمَا الْكُوَاكِيَّاتُ مِنْهُمْ لِغَنِيمَةِ اللَّهِ مِنْ فَضْلِهِ يَعْلَمُ جُنُودُهَا وَ عَوْرَتِهِنَّ تَمَّ مِنْهُمْ ہوں جنکے جو طے نہ ہوں اونکا ذریکر بخت غلام اور لونڈیوں کا نگاہ کرو اگر وہ فقیر ہو تو اللہ تعالیٰ انکو اپنے فضل سے غنی کر دیگا انتہے۔

وہ جانتے تھے کہ حالت افلام میں نگاہ دھری صیبٹ اور سراسر خلاف عقول ہے مگر انکو اس وعدہ کا ایسا یقین تھا کہ اوسیں شک اور احتمالات عقلیہ کو ذری بھی خالیش نہ ملی اور سمجھتے تھے کہ یہ اخیر فقط اعتماد کی آزمائش کی غرض سے ہے ماس لئے آخری حد تھے چار تک پہنچا دیا۔ جب پیر و مرید آزمائش میں پورے اُترے اوس وقت حق تعالیٰ نے اپنا وعدہ پورا فرمایا۔

اسی قسم کا واقعہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں بھی پیش آیا تھا چنانچہ

بنواری اور سلمہ بن ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص سے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آگر عرض کیا کہ میرے بھائی کا پیش جاری ہو گیا ہے۔ فرمایا شہزاد  
دوبارہ آگر عرض کیا کہ پلا یا مگر کچھ فرع نہیں ہوا۔ فرمایا پھر پلا یا مگر پھر بھی کچھ فرع نہ ہوا  
پھر وہی ارشاد ہوا آخوند سے یا چوتھے بار میں فرمایا اللہ تعالیٰ سچ کہتا ہے اور سمجھا رے  
بھائی کا پیش جھوٹا ہے۔ پھر شہزاد ہی پلا ہوا اس بار کے پلانے میں صحت ہو گئی۔

ہر چند امام ذہبی اور ابن قیم وغیرہ نے اسکی توجیہ میں اصول طہیہ سے مدد لی ہے مگر  
اہل بات یقینی کہ حق تعالیٰ نے شہزاد کے باب میں فیہ شفاء للناس فرمایا ہے اس بحاظ  
کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بار بار شہزاد ہی پلانے کو فرماتے تھے اور شفا میں تعویق  
ہونے کی وجہ ہی علوم ہوتی ہے کہ صحابی کے یقین کا استخان مقصود تھا۔ غرض کہہ رہا ہے  
دین میں یقین ایک ضروری چیز ہے اسی وجہ سے صوفیا کے کرام کو خاص قسم کی توجیہ  
اوہس کے حوال کرنے کے طرف تھی اور اس باب میں وہ تمام فرق اسلامیہ میں متاز ہیں  
جیسا کہ کتب تصوف اور ان حضرات کے تذکروں سے واضح ہے۔

یہ بات شرخ پس جانا سآتے ہے کہ یقین ایک کیفیت قلبی کا نام ہے جسکی نوعیت و جملہ  
علوم ہوتی ہے۔ مثلاً کوئی بونٹی کھانے سے آدمی مرجاے تو دیکھنے والے کو ابتداء میں خمال گئے  
کہ شاید وہ بونٹی نہ بولی ہو پھر جب دُش بیٹیں آدمی اوسکے روپ و رکھا میں اور وہ سب  
مر جائیں تو وہ اجتماعی کیفیت زائل ہو کر ایک ایسی کیفیت دل میں پیدا ہو گی کہ جسکی  
وجہ سے آدمی وہ بونٹی نہ خود کھائیگا اور نہ کسی کو کھانے دیگا۔ اور اگر کھانے دیگا تو  
اوہسی کو جس کام منا منظور ہو۔ یہ اوس کیفیت کا اثر ہے جو اوسکے دل میں اوس بونٹی  
کی تاثیر کی نسبت پیدا ہوئی تھی اس قسم کی کیفیت محسوسات میں تو آدمی بذریعہ

معنی اعیان  
شیخ تیکی الشیعیں

تجربہ دیگر اپنے اختیار سے حاصل کر سکتا ہے مگر جو چیز محسوس نہوا و سکے نسبت کیفیت پیدا کرنا آدمی کے اختیار سے خاچ ہے کیونکہ عقل ایسی باتیں تلاش کرتی ہے جبکی وجہ سے لقینکی کیفیت پیدا نہ ہونے پاے یہی وجہ ہے کہ بہت سے لوگ خدا کے تعالیٰ کے وجود کے قائل نہیں اور عالم کا کام مادہ اور راجڑے دمیقرطیسی سے متعلق کرو یا کہ جتنی چیزوں پیدا ہوتی ہیں وہ کے انقلابات کا اثر ہے۔ ہر چند اسکے رویں بہت سارے دلائل بیان کئے جاتے ہیں مگر اونکی عقلیں اون دلائل کے جوابات بھی تراش لیتی ہیں۔ غرضکہ غیر محسوس امور کا یقین حاصل کرنے میں عقلیں قاصر ہیں۔ جتناک بخوبی اللہ کیفیت دل میں ڈالی جائے یقین حاصل نہیں ہو سکتا اسی وجہ سے حق تعالیٰ فرماتا ہے (۱) من شرح اللہ صد رۃ للہ سلام

فهو على نور من رب له جس كا مطلب یہ ہے کہ حق تعالیٰ کی طرف سے شرح صدر اور انخفاف نوراني ہوتا ہے جس سے آدمی اسلام کو قبول کرتا ہے۔ اوسکے بعد عقل اوس پر دلائل بھی قائم کر لیتی ہے پھر اس شرح صدر کے مدارج مختلف ہیں اسلئے کہ جو شرح صدر انہیا علیہم کو ہوا تھا ممکن نہیں کہ عوام الناس کو ہوا اسی وجہ سے یقین کے مدارج مختلف ہیں دیکھئے خدا تعالیٰ کی ذات و صفات و آیات کا یقین جو انہیا علیہم اسلام اور اولیا کرام کو ہوتا اوس پر وہ آثار مرتب ہوتے ہیں جو عوام الناس کے یقین پر نہیں ہو سکتے۔ ہر چند اس فتکم ضعیف الیقین شخص بھی مسلمان سمجھا جائیگا مگر ضعفت یقین کی وجہ سے اکثر وہ امور اس سے سرزد ہونگے جو خلاف مرضی الہی ہیں جسکے باعث آدمی مستحق عذاب ہوتا ہے بناءن کا لفظ یعنی حضرات کے کہ اونکو ہر وقت حق تعالیٰ اور اوسکی ذات و صفات اور جزا اور سزا کا گویا مشاہدہ رہتا ہے جس سے خلاف مرضی الہی امور کا اترتکاب محال یا دشوار ہو پونکہ اسلامی دنیا میں یہ درجہ رہنا یہ است بلند اور مقصود بالذات ہے اوسکو حاصل کرنے کی تدبیر تعالیٰ کی

کے عبادت الہی جیسا تک ہو سکے زیادہ کیجا سکے کیونکہ عبادت کے معنی خضوع و نسل کے ہیں۔  
 نسل کے معنی لغت میں فرمان بردار ہونکے ہیں جب آدمی خدا کے روبرو عابری کے  
 اور اعمال و احتمادات میں فرمان بردار ہے تو اسید قوی ہے کہ حق تعالیٰ اسکے صدقے میں اسکو  
 وہ یقین عطا فرمائیا جسکی وجہ سے کوئی امر خلاف مرضی الہی صادر نہ چاہنے پڑے شخص کو ارشاد  
 ہو رہا ہے قول تعالیٰ وَالْعَبْدُ لِرَبِّهِ حَتَّىٰ يَا تَلِكَ الْيَقِينُ یعنی عبادت کیا کرو تو کہ خدا کے طرز  
 سے وہ یقین تھیں عطا ہو سکی وجہ سے مرضی الہی کے مطابق تم سے اعمال و افعال صادر ہوں  
 اور عبادت یقین کے ساتھ ہونے لگے جس کا حکم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حدیث صحیح  
 میں فرمایا ہے وَالْعَبْدُ لِرَبِّكَ أَنْكَثُ تِرَاهُ یعنی عبادت اس یقین کے ساتھ کیا کرو گویا خدا تعالیٰ  
 کو تم دیکھ رہے ہو شریعت میں اسکو احسان کہتے ہیں جیسا کہ اس روایت سے ثابت ہے  
 جو شکواۃ شریف کی کتاب الایمان ہیں بخاری اور مسلم سے منقول ہے کہ عمر کہتے ہیں کہ ہم ایک  
 روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خدمت میں حاضر تھے ایک شخص نہایت سفید لباس  
 پہنا ہوا اگر حضرت کے روبرو نو سے زانو ملا کر بیٹھ گیا اور پوچھا کہ اسلام کیا چیز ہے  
 حضرت نے فرمایا کہ إِلَهٌ إِلَهٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ هُوَ الرَّسُولُ اللہ کی شہادت دینی اور نماز زکوہ روزے  
 اور استطاعت ہو تو جادا کرنا۔ کہا آپنے سچ کہا پھر پوچھا ایمان کیا چیز ہے فرمایا یقین کرنا  
 اللہ کا اور اوس کے ملائکہ اور کتابوں اور رسولوں کا اور یقین کرنا اسکا کہ خیر و شر اللہ  
 ہی کے طرف سے ہے کہا آپنے سچ کہا۔ پھر پوچھا احسان کیا چیز ہے فرمایا ان نَعِدُ اللَّهَ  
كَانَكَ تِرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تِرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَكُ یعنی ایسی طور عبادت کرو گویا تم  
 اسکو دیکھ رہے ہو کیونکہ اگر تم اسکو نہیں دیکھتے تو وہ تھیں دیکھ رہا ہے جو وہ شخص  
 چلا گیا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کیا تم جانتے ہو کہ رسول اللہ کی نیوائے

بی و عبد رب  
ہم تراہ

اللہ کی نیوائے

کون تھے میں نے کہا اللہ و رسولہ اعلم فرمایا وہ جب تسلیم تھے تم لوگوں کو دین کی تعلیم کرنے کی غرض سے آئے تھے انتہی شخصاً

اس ارشاد سے صاف ظاہر ہے کہ اعلیٰ درجہ کا یقین اور مشاہدہ حاصل ہو سکتے ہیں  
بھی عبادت کرنے کا حکم ہے بلکہ عبادت اسی قسم کے یقین کے ساتھ کرنے کی ضرورت ہے  
غرض کے آری شریفہ واعبد ربانی حستے یا تیکت الیقان سے درجہ احسان کے طرف  
اشارہ ہے جو درجہ ایمان سے بالاتر ہے۔

بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ کسی کو یقین نہیں ہو سکتا باوجود اسکے  
حضرت سب سے زیادہ عبادت کرتے تھے جس کا حال تما م اکابر صوفیہ قدس است اسلام  
اپنے کتابوں میں ذکر فرماتے ہیں۔

ادنی تماں سے یہ بات معلوم ہو سکتی ہے کہ جب خدا تعالیٰ کی ذات اور صفات  
یقین سے عبادت لینے خصوع اور تذلل کی ضرورت ہو تو یقین کے بعد تو بطریق اولیٰ  
ضرورت ہو گی۔ کیا یہ ہو سکتا ہے کہ جبکو خدا تعالیٰ کی ذات و صفات کا یقین اعلیٰ  
درجہ کا ہو اور وہ اپنے خالق اور مالک کے رو برو عابزی اور تذلل نہ کر کے  
خود سری اختیار کرے اور یہ کہے کہ میں تو کبھی اُسکے رو برو سرہ جھکاؤں گا۔ ہاں یہاں  
دوسری ہے کہ بے خود ہو جائے اور اسکونہ اپنا خیال رہے نہ کھانے پینے وغیرہ حواسِ  
کا ایسے شخص کو مجبود کہتے ہیں اور وہ مثل شیرخوار اڑکوں کے مرفوع القلم ہو جاتا کہ  
مگر اس حالت کو یقین سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ یقین سمجھ سے متعلق ہے جیسے آنکاب  
کے روشن ہونے کا آدمی کو یقین ہوتا ہے اور باوجود اسکے یہ نہیں کہ سکتے کہ وہ  
از خود رفتہ اور مرفوع القلم ہو گیا اسلئے کہ اسکی سمجھ بوجہ باقی ہے۔ غرض کے جتنیکی آدمی

میں سمجھا اور عقل باقی ہے کیسا ہی اعلیٰ درجہ کا یقین ہو مرغوب القلم نہیں ہو سکتا بلکہ اس یقین کی پروالت وہ سب سے زیادہ عبادت کرتا ہے اسی وجہ سے جتنے اکابر صوفیہ گزرے ہیں سب نے عبادت میں اعلیٰ درجہ کی جانشانیاں کیں۔

اجمال ان حضرات کے اصول وہی ہیں جو شریعت میں صرح ہیں مگر انکے یہاں صل اصول عمل ہے جس طرح علماً کو ذخیرہ علمی طرحاً نیکی طرف توجہ ہے ان حضرات کو اعمال کا ذخیرہ طرحاً نیکی ذکر رہتی ہے کیونکہ قرآن شریف میں ہر حکمہ ایمان کے ساتھ عمل کا ذکر ہے اور جنت بھی بظاہر جزاً اعمال ہی معلوم ہوتی ہے جیسا کہ ارشاد ہے قول تعالیٰ تلاعث الجنۃ الئی او ریبموهَا نَاهَا كُنْتَ تَعْلَمُونَ اور سب سے بڑی بات یہ کہ حق تعالیٰ فرماتا ہے قُلْ إِنَّ كُنْتَ مُعْذِّبَوْنَ اللَّهُ فَإِنَّكَ عَنِي يَحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَلَيَغْفِرَ لَكُمْ دُنُوْبَكُمْ لیتے کہو ادن سے اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کہ اگر تم اللہ کو دوست رکھتے ہو تو میری اتباع کر دیں یہ خدا سے تعالیٰ تھیں دوست رکھیں گا اور بخارے گناہ بخشدیں گا انتہا۔

کسی مدھب و ملت والا خواہ ہندو ہو یا یہودی وغیرہ ایسا نہ کو جسکو خدا سے تعالیٰ کی دوستی کا دعویٰ نہواں لے کہ کوئی محتوا بھی احسان کرتا ہے تو آدمی اوسکو دوست رکھتا ہے چچا یا کیا خدا سے تعالیٰ کے احسان جس نے عدم سے وجود میں لا یا اور تمام حواس و قوی دیئے جنہیں سے ایک ایک لا قیمت چیز ہے۔ مکن نہیں کہ کوئی معمولی عقل والا بھی خدا کو دوست نہ رکھنے کو محبت میں ہمارا ہوں مگر بخلاف دعویٰ اس باب میں سب برابر ہیں مگر اصل فضیلت یہ ہے کہ آدمی خدا سے تعالیٰ کا محبوب بنے اوسکی تدبیر خدا سے تعالیٰ نے یہ بتائی کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کو تو تمہارے محبوب ہو جاؤ گے اب جو اہل اسلام میں عقلمند لوگ تھے انہوں نے مہت کر لی کہ ہر جہا بادا بادا ہم حضرت کی اتباع اور پیروی اس طرح کریں گے

بیت کامل صور  
بیت علی زید احمد

بیان پتوحہ و نسبت  
عمر بن جعفر

کو جو کچھ حضرت نے کیا اور فرمایا اوسیں سرمو فرق نہ آکے خواہ دنیا میں تکلیف ہو یا ذلت پہلے  
اپنے گھوں نے حضرت کی طرزِ معیشت پر نظر ڈالی ویکھا کہ با وجود کچھ چیز برباد العالمین اور مقصود  
کائنات ہیں مگر فقر فاقہ کے اعلیٰ درجہ میں آپ کا مقام ہے۔

مowaہب لذتیہ میں بخاری اور مسلم سے نقل کیا ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا قسم کھا کر ہتھی  
کر متصل تین ہیں جسے اس حالت میں گذر جاتے تھے کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی بھی  
کے گھر تین آگلے سلگنے کی نوبت نہیں آتی تھی عروہ رح نے پوچھا پھر کھاتے کیا تھے فرمایا کچھور  
اور پانی پر گذر ران تھی مسلم میں روایت ہے سارا سارا دن گذر جاتا تھا اور سارے  
بھوک کے حضرت پنج و تاب کھاتے تھے مگر ادنیٰ درجہ کے پوہارے بھی اتنے نہیں کہ اُنے  
سیری ہو سکے۔ ترمذی میں ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ پے در پے کئی راتیں  
ایسی گذر جاتی تھیں کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت کے سب گھروالے بھوک کے سوچتے  
مسلم وغیرہ میں روایت ہے کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں وقت برآمد ہوئے  
کہ اس وقت برآمد ہونیکی عادت نہ تھی اتفاقاً ابو بکر صدیق اور عمر رضی اللہ عنہما بھی اس وقت  
آگئے حضرت نے اون سے خلاف عادت آئی کا سبب یافت فرمایا عرض کیا اب جو عزیز رسول اللہ  
یعنی بھوک شدت سے لگی ہے آپنے فرمایا میری بھی یہی حالت ہے بھرا و نکولیک حضرت ایک  
اضماری کے مکان پر تشریف لیں گے اپنے بھوک نے ان حضرات کو دیکھتے ہی خدا کا شکار جا لا  
کہا کہ آج مجھ بھی خوش تھت دنیا میں کوئی نہیں جس کے گھر ایسے جہاں ہوں اور ایک بڑی  
فوج کی اور روٹی اور گوشت پیش کیا آپنے ایک روتی پر تھوڑا سا گوشت رکھ کر فرمایا نہ فوج  
(رضی اللہ عنہما) کے بیان لیجا تو کسی روز سے اوپھیں گوئین ملا بعد فراغت حضرت نے فرمایا  
کہ اس نعمت سے بھی قیامت کے روز سوال ہو گا۔ ترمذی میں روایت ہے کہ ابو طلحہ

رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک روز ہم کی شخصوں نے عرض کیا یا رسول اللہ ہمیں اسوقت استفادہ بھوک لگی ہے کہ پرست پر تھر باندھنے کی ضرورت ہوئی پناخ پر ایک نے ایک ایک پر تھر دھلاایا حضرت نے اپنا قیص مبارک انھما یا تو دو تھر شکم مبارک پر بندھے تھے۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک روز میں حضرت کی خدمت میں حاضر ہوا دیکھا کر خلاف عادت بٹھکر نماز ادا فرمائے ہیں میں نے استفسار حال کیا فرمایا بھوک کی وجہ میں کھڑے نہیں رہ سکتا ابو ہریرہ کہتے ہیں کہ یہ سن کر میں بے اختیار رو دیا۔ بخاری اور مسلم وغیرہ میں عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے آپ فرماتی ہیں کہ اتنا قل کے قریب حضرت نے اپنے گھروالوں کے لئے ایک دینار کا جو خردی فرمائے تھے جسکے عوض میں نزہہ کو گرد رکھنے کی ضرورت ہوئی اسوجہ سے کہ ادائی قیمت کی کوئی تدبیر نہ ہو سکی۔

شفا میں قاصی عیاض رح نے یہ روایت بخاری و مسلم سے فقول کی ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بستر مبارک چھڑے کا تھا جیسیں بجاے روئی کے لیف (پوست خربا) بھرا ہوا تھا اور حفصہ رضی اللہ عنہا کے مکان میں حضرت کا بستر مبارک وہی ٹاثٹ تھا جو ہمیشہ بچھا رہتا تھا آرام کے وقت صرف دو ہزار کریما جاتا تھا۔ ایک روز صرف چار تکر کے بچھا یا گیا اوس پر حضرت خفا ہو گئے کیونکہ اوس کی نرمی سے کسی قدر زیادہ استراحت فرمائی اور فرمایا کہ آئندہ عادت کے مطابق دو ہزار کر دیا کرو اسی قسم کی اور رہب سی روایتیں ہیں جنکا ماحصل یہ ہے کہ حضرت کی گذراں بالکل فقیرانہ تھیں۔

یہاں یہ خیال نیکا جائے کہ حضرت کا فقر اضطراری تھا اس لئے کہ یہ واقعات اولیٰ اسلام کے نہیں ہیں جو کہ مغلیہ میں سختیوں کا زمانہ تھا بلکہ مدینہ منورہ کے ہیں جہاں انصار مہاجرین کو اپنے املاک میں شریک کر لیا تھا جب انھوں نے مہاجرین سے مال کو دریغ نیکا

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اونکا کیا حال ہوگا۔ اس زمانہ میں مریدوں کا اعتقاد جیسا ہوتا ہے معلوم ہے باوجود اسکے اون کے پرینذر انوں سے امیر بنت رہتے ہیں پھر جب ہمارے بزرگیوں دانصار جیسے ہزاروں جان نثار حضرت کی خدمت میں ہوں اور وہ سب مغلس بھی نہیں بلکہ علاوہ ذاتی املاک کے مال غنیمت بھی وقتاً فوقتاً اونیں تقسیم ہوتا تھا اور اونکے اعتقاد کی کیفیت کہ ہر وقت اپنے جان و مال حضرت پر شمار کرنے کو مستعد صرف اشارہ پر الٹ کیا جان دینے کو بھی باعث نجات سمجھتے تھے تو ایسی قوم میں حضرت کی دنیوی حالت کیسی بھی چاہتے تھی۔ پھر خود حضرت کی ذاتی حالت بھی کچھ ایسی نہ تھی کہ فقر و فاقہ کی نوبت پہنچتی بلکہ بفضلہ تعالیٰ علاوہ سلطنت معنوی کے سلطنت ظاہری بھی حائل تھی جس کا اثر یہ تھا کہ بے درینہ مال خیز فرماتے تھے چنانچہ شفا میں صحاح سے یہ روایت منقول ہے کہ حضرت عائشہ اور ابی ہریرہ رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ ایسا کبھی نہیں ہوا کہ حضرت کے کسی نے کچھ ناگھ اور آپنے اوسکو نہیں فرمایا ہو چنانچہ حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ کا شعر ہے۔

فَاقْلُ لَا قَطْ لَا فِي نَشْهَدْ لَا  
لَوْلَا الشَّهَدُ لَوْلَا سَمِعَ لَهُ لَا

یعنی تشهد میں تو آپنے لا کہا (یعنی لا لا اللہ) اسکے سوا کچھ بھی آپ سے لفظ لا نہیں نہیں نہیں گیا جو کسی سائل کے جواب میں فرمایا ہو۔ کیا کوئی ہفت اقیم کا باشاد بھی ایسا ہوا ہے جو کسی سائل کو محرم نہیں کیا۔ یہاں تک تونوبت پہنچ کوئی تھی کہ اگر کوئی شخص کچھ مانگتا اور حضرت کے پاس کچھ نہ ہو تو فرماتے کہ قرض میلو ہم ادا کر دینگے۔ چنانچہ شفا میں ترمذی وغیرہ سے نقل کیا ہے کہ کسی شخص نے حضرت سے کسی چیز کی درخواست کی آپنے فرمایا اسوقت میرے پاس کچھ نہیں ہے مگر تم وہ چیز خرید کر لو ہم اوسکی قیمت ادا کر دینگے عمر رضی اللہ عنہ نے کہا یا رسول اللہ خداۓ تعالیٰ نے یہ تکلیف آپکو نہیں دی کہ جو آپکے پاس نہوا اسکے بھی ذمہ

ہوا کریں۔ اسکے سنت سے حضرت کے چہرہ مبارک پر ناخوشی کے آثار نہایاں ہوئے کسی مزاج انصاری نے عرض کی یا رسول اللہ آپ صحیح کئے جائیے اور کبھی خوف نہیں کیجئے کہ خدا نے تعالیٰ آنکھ مخلص کر گیا۔ اس کلام سے حضرت کے چہرہ مبارک پر آثار بنشاشت پیدا ہوئے اور زخم کرنے ہوئے فرمایا کہ ہاں مجھے بھی ایسا ہی حکم ہے۔ انتہی۔

اس سے ظاہر ہے کہ آیت شریفہ ولا تبسطها حکل البسط یعنی ہاتھ بالکل کشہ  
مست کرو اس کے مخاطب کوئی دوسرا لوگ ہیں جن کا قدم توکل ہیں راست نہیں۔ الگ ایسے  
لوگ سب مال خیج کر دالیں تو ضرورت کے وقت اونکو سچپا نے کی نوبت آتی ہے اسلئے  
اونکو پہلے ہی سے منع فرادیا۔

عرب کی عادت تھی کہ کبھی خطاب مخاطب سے کرتے اور مقصود دوسرا ہوتا۔ چنانچہ  
اسی ستم کا خطاب یہ ہے جو قرآن شریف میں ارشاد ہے فلا تقل لَهُمَا أَفْ وَلَا تَنْهِهِ  
هُمَا وَقْل لَهُمَا قُل لَا كِرْيَمَاهُ طینے اپنے انبیا پر کوتوات نہ کرو اور نہ جھوک اور کھدا نے  
بات ادب کی انتہی۔ ظاہر اخطاب حضرت کی طرف ہے مگر داخل مقصود دوسرا لوگ ہیں  
کیونکہ حضرت کے والدین اس خطاب کے وقت زندہ نہ تھے۔

ایک شخص نے حضرت سے سوال کیا اور آپکے پاس کچھ نہ تھا نصف و سبق خرداد یعنی  
۳۰ صنایع جو تین میں سنتے ہوتے ہیں کسی سے قرض لیکر اوسکو عنایت فرمایا جب صدر  
تفاضل کو آیا تو آپ نے بجاے کے آدھے کے ایک و سبق دیکر فرمایا کہ نصف و سبق ادائی میں یعنی  
اور نصف و سبق عطیہ ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ حضرت کو فقط دینا ہی دینا مقصود تھا۔  
معوذ بن عفراء کہتے ہیں کہ میں نے ایک طبع میں کچھ خرماے ترا اور کچھ چھوٹی چبوٹی لکڑیا  
لکھ کر حضرت کی خدمت میں بیش کیا آپنے اوسکے عومن میں ایک کفت بھر سونا عنایت فرمایا

نہیں۔ رطب اور گلزاریوں کی مالیت جاری چھانے سے زیادہ نہیں گزراوے کے عوض میں حساب نہ دینا پرستکارا کام  
ایک روز فرد ہزار درہم حضرت کے پاس کہیں سے آئے آپ اونکا ایک بوری فری پوکر  
تقیم کرنے کو کھڑے ہو گئے جس نے جوانا خدا دیا۔ یہاں تک کہ سب اوسی وقت تقیم ہو گئے۔  
ایک شخص نے حضرت سے پکریاں مانگیں آنا بڑا ریوڑ بکریوں کا اوسکو دیا کہ دو ہیں  
کے پیچ کامیدان اوس سے بھرا ہوا تھا۔ چنانچہ ایک شاعر نے اس واقعہ کو نظم کیا ہے۔

|                                           |                                |
|-------------------------------------------|--------------------------------|
| وَاتَّاهُ اعْرَابِيَا الْمَسْ الْمَذَّاتِ | اعطَاكَ شاءَ ضَمَّهَا جِيلَانِ |
|-------------------------------------------|--------------------------------|

وہ شخص اپنی قوم میں جا کر کہا کہ مخدوم ایسی بخشش کرتے ہیں کہ فناقہ کا اونچیں کچھ خوف ہی نہیں۔  
ایک ایک شخص کو سو سو اونٹ تو آپنے بارہا دیئے ہیں۔ قبیلہ ہوازن کو آپ نے غلام  
لوڈیاں۔ بکریاں وغیرہ بخشش کئے اسکی قیمت کا اندازہ پھاس کر درہم کا کیا گیا ہے۔  
یہ سب روایتیں شفारیں مذکور ہیں جنکو قاصی عیاض رج نے کتب معتبرہ سے نقل کیا ہے۔  
اس بھائی کا کوئی نقیر اتنی بخشش کر سکتا ہے جو فقیر کو جانے دیجئے کیا کوئی تاریخ داں کسی پادشاہ کو  
نظیر میں پیش کر سکتا ہے جسکی سعادت اس حد تک پہنچ گئی ہو مکن نہیں۔ اسلئے کہ سلاطین تو فقر  
و فناقہ کو شقاوت سمجھتے ہیں اور کثرت خزانہ کو سعادت پھر ایسا کو نہیں پادشاہ ہو گا جو سعادت  
کو چھوڑ کر شقاوت حاصل کرے۔ یہ حضرت ہی کا کام تھا کہ جتنا مال آگیا جلدی سے اوسے  
پہنچ کر دیا تاکہ فقر کی دولت بے زوال ہاتھ سے جاتی نہ رہے۔

شفاریں قاصی عیاض رج نے لکھا ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی سبیث بھر کر کوئی چیز نہیں کھائی اور نہ کبھی اسکی شکایت کی جو حضرت کو  
ختان سے زیادہ نقد و فاقہ مغلوب تھا۔ بارہا یہوا ہے کہ بھول کی وجہ سے رات بھر تیج و تاب  
لکھاتے اور بھروسن کو بھی روزہ رکھتے۔ اگر آپ چاہتے اور دعا کرتے تو وہ تینے زین کے خزانے

حائل ہوتے جب فراغی عیش سنبھلی ہوتی حضرت کے سنجوک کی حالت دیکھ کر مجھے رونا آتا تھا۔ ایک باشکن مبارک پر باتھ پھر کر میں نے کہا کہ میری جان آپ پر فدا ہو دنیا سے آنا تو آپ نے جو بقدر رکفاف ہو۔ فرمایا مجھے دنیا سے کیا تعلق۔ میرے بھائی اول والعزم سینہ پریس سے زیادہ صدیتوں پر عمر بچڑھ کرتے رہے۔ جب وہ اپنے رب کے پاس گئے تو اذکار اکرام ہوا اور اتنے عرض میں بڑی بڑی عطا میں اور نعمتیں پائیں مجھے شرم آتی ہے کہ میں مردہ الحالی تین زندگی بہر کر کے اپنے بھائیوں سے تیجھے رہ جاؤں مجھے اس سے زیادہ کوئی ٹیزیز جمود نہیں کہ اپنے بھائیوں اور دستوں اور رفیق اعلیٰ سے ملوں۔ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ان ارشادات کے بعد ایک ہمہ نہ گذر رہو گا کہ حضرت نے انتقال فرمایا انتہا۔

حضرت کے اس ارشاد سے ظاہر ہے کہ اعلیٰ درجہ کی ترقی مدارج فقراءٰ ضیاری سے فاصلہ ہے اور اہل نصاف پر علی طور سے بمرہن فرمادیا کہ دعوے رسالت نے کوئی ذنبوی خطا مقصود نہیں۔ صرف تعییں امر آہی ہیں ظریبے کے مقابل تعالیٰ وفا استئنکم علیہ من اجران لاجزی۔ لا علی رب العالمین یعنی کہوا میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم میں تم سے تبلیغ رسالت پر کچھ مزدوسی نہیں مانگتا میرا جزا الشیری پر ہے انتہی۔ سیس سے حقانی اور شکم پروگرگونخا اعمازیز ہو جاتا ہے جنکی جان فشا نیاں اس مقولہ کو صادق کردھا تی ہیں کہ ایں ہم شکل برائے اکل۔“ نیز شفایس منقول ہے کہ ایک روز جریل علیہ السلام حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے اور حق تعالیٰ کی طرف سے بعد سلام یہ پیام پہنچا یا کیا آپ اس بات کو دوست رکھتے ہو کہ یہ پہنچا رونے کے ہو جائیں اور آپ ساتھ رہیں ہو لئے فرمایا کہ یہ جریل دنیا اوس شخص کا لگھڑا جسکو گھر نہ ہوا اور اس کا مال ہو جسکو مال نہ ہوا اور اس کو ہر جمع کرتا ہو جسکو عقل نہ ہو جریل علیہ السلام نے کہا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ کو خدا تعالیٰ قول ثابت پر ہمیشہ ثابت رکھے

اور اوسی میں لکھا ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ مجھ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالیٰ نے کسکی رسیت نہیں کی رسیت اور نکروں کو سوتا بنا کر مجھ پر پیش فرمایا میں نے عرض کی کہ یا رب امیں یہ نہیں چاہتا میری دلی خواہش یہ ہے کہ ایک روز کھاؤ اور ایک روز بھوکار ہوں جس روز بھوکار ہوں نہایت عاجزی سے گرید وزاری کرو اور جو کچھ مانگنا ہر تجھی سے مانگوں اور جس روز کھانا کھاؤں تیرا شکر بجالاؤں اور تیری شناخت کروں انہتی۔

حضرت نے خوشی سے جو فراغتیار فرمایا اوسکی وجہ تبلادی کے خلافے تعالیٰ کے ساتھ ہر وقت تعلق لگا رہے ہے۔ یہ بات ظاہر ہے کہ بھوک کی حالت میں نفس کسی چیز کی طرف خواہ نہیں کرتا مل شہوتیں اور خواہیں مضمحل ہو جاتی ہیں اور صرف بیٹ بھرنے کی نکار ہتھی ہے پھر جب معلوم ذرائع مسدود کر دیجئے جائیں اور یہ لیقین کامل ہو کہ سوائے خدا کے تعالیٰ کے کوئی حاجت روانہ نہیں۔ تو نفس کو خاص قسم کی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتی ہے اور وہ تعلق پیدا ہوتا ہے جو کسی چیز سے نہ ہو سکے۔

شاہی ملازموں کو دیکھ لجھے کہ جب وہ کوئی لیقین ہوتا ہے کہ اوقسم کی حاجت روایا اور کہیں نہیں ہو سکتیں تو انکی توجہ کس قدر بادشاہ کے طرف ہوتی ہے۔ بات بات میں رضا جوئی کا خیال عتاب کی نکرا اور خوشامد کے نئے نئے تدبیر سوچتے رہتے ہیں۔ غرض کہ بھوک وغیرہ مصائب و آلام میں خدا کے تعالیٰ کو یاد کرنا مسلمانوں کے نفوس کا ذائقی مقتضانا ہے۔ بخلاف اسکے جب نفس آسودہ ہوتا ہے اور لذائذ دنیوی سے فرحت تی ہے تو نشہ کی سی کیفیت اوس پر طاری ہوتی ہے۔ پھر جس قدر فرحت زیادہ ہو اوسکی بدتری زیادہ ہو گی۔ اسی کو دیکھو لجھے کہ امر اکی کسی حالت رہتی ہے اونیں شاذ و نادر افاد

ہوتے ہیں جو صرف فرائض کو پابندی سے ادا کرتے ہوں ورنہ اوسکی بھی نوبت نہیں آتی۔  
 لیکن کہ فرست نفس کا مقتضای ہی ہے کہ خدا رسول سے خفالت ہو جائے یہی وجہ ہو کہ خدا استا  
 فرماتا ہے اَنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرَجَ حِلًّا يَعْلَمُ فِيمَا بَعْدِكُمْ وَالَّذِينَ رَكِّثُوا  
 احتمل آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جو فقر کو اختیار فرمایا اوس سے ثابت ہو کہ وہ تقرب  
 الی اللہ کا سبب قوی ہے مگر جو نکہ نفس میں یہ صلاحیت نہیں کہ فقر و فاقہ کی پرداشت کسے  
 بلکہ بعض طبائع کا تواریخ حال ہے کہ فقر اونکو حد کفر ناک پہنچا دیتا ہے جیسا کہ ارشاد فرمائے ہیں  
 کتاب الفرقان یکون کفر اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم رحمت عامہ نبی کے گئے تھے  
 اس لئے اسلام میں نہایت ہولت ہوئی اور تو نگری بھی ہم پہلوے فقر ٹھیکاری کی اس  
 شرط پر کہ دینی مقاصد میں کوتا ہی نہوا سی وجہ سے ارشاد ہے کہ دنیا اچھا لگھر ہے اوس  
 شخص کے لئے جو اوس سے آخرت کا قوش کر لے اور بُرُّا لگھر ہے اوس شخص کے لئے جس کو  
 آخرت سے روکھے یہ روایت کنز العمال کی کتاب الاخلاق میں مذکور ہے۔

اس سے ظاہر ہے کہ سلمان کتنا ہی ماں حامل کرے مگر اوس سے آخرت کا سامان کے  
 تو وہ سعادت ہی سعادت ہے۔ یہ ضرور نہیں کہ سلمان فقیر ہی ہو جائیں۔ ہر چند  
 سلمان کے لئے تو نگری بھی کوئی بڑی چیز نہیں مگر جو معنوی خوبیاں فقر میں ہیں وہ تو نگری  
 میں کہاں۔ اس لئے آپ اپنے اور اپنے اہل بیت کے لئے فقر ہی کو پسند فرماتے تھے تھیں ایک  
 شفایں بخاری اور مسلم سے نقل کیا ہے کہ حضرت یہ دعا کیا کرتے تھے اللهم اجعل نرق

آلِ محمد قوتا یعنی اے اللہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے آل کا رزق بقدر سدر میں مقرر فرمایا  
 کنز العمال کی کتاب الاخلاق میں روایت ہے کہ ایک بار حضرت نے فاطمہ رضی اللہ عنہا  
 کے ہاتھ میں کسی سیم کا زیور دیکھا اگر کوار طبع مبارک ہوا اور اون سے فرمایا کیا تھیں اچھا

بیرونی بیانات

معلوم ہوتا ہے۔ کہ لوگ کہیں کہ مُحَمَّد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی بیٹی کے ہاتھ میں ہاگ کی نہ بخیر ہے۔ پھر خادم سے فرمایا کہ فلاں قبیلہ میں وہ لیجاؤ اور اونکے لئے تانٹ کا قلاوہ اور ہاتھی دانت کے لفگن لے آؤ انتہی۔ یہ روایت کتب صحاح اور مستدرک حاکم میں موجود ہے۔ کہ علی کرم اللہ وجہہ کے گھر میں شرغلام مختار نوونڈی حضرت فاطمۃ الزہرا علیہا السلام مگر کے محل کام اپنے ہاتھ سے کیا کرتیں یہاں تک کہ پسندی سے آپ کو درست مبارک میں چھالے پڑ گئے تھے ایک بار حضرت علی اللہ علیہ وسلم کے پاس کئی غلام اور نوونڈیاں ایں علی رضی اللہ عنہ نے آپ کو رائے دی کہ آخر دہ سب تقییم ہونے والے ہیں اگر اکاڈ غلام یا نوونڈی حضرت سے مانگ لو تو کاموں میں سہولت ہو جائیگی جیسا نجف فاطمہ رضی اللہ عنہا حضرت کے یہاں گئیں مگر بجاے اسکے کہ حضرت نوونڈی یا غلام عنایت کرتے ایسا فرمایا کہ اس سے بہتر میں تھیں ایک بات بتانا ہوں وہ یہ ہے کہ ہر نماز کے بعد اور سوئے وقت تسبیح و تہلیل و تحمد کیا کرو۔ انتہی المختص۔ دیکھئے اور دل کے حق میں تو وہ فیاضاً کہ کبھی لفظ لا زبان پر آتا ہی نہیں۔ اگر کچھ پاس نہ ہو تا تو قرض لے لے کر حاجت دوں کی حاجت روایاں فرماتے اور خاص اپنے جگر گوشہ بتوں علیہا السلام کے ساتھ یہ ملے کہ باوجود غلام اور نوونڈیاں موجود ہوئے یہ تم پیر بتائی جا رہی ہے کہ خدا کو یاد کیا کرو۔ اسیں کیا راز بخفا ہے ادنیٰ تامل سے معلوم ہو سکتا ہے کہ آپ کی لی خواں ہی تھی کہ اہل بیت کرام مدارج اخردی میں اعلیٰ درج کی ترقی کرنے کا پل ازینہ فقر اور ترک راحت دنیوی ہے ہی وجہ ہے کہ غیب سے ایسے موقع پیش آتے گئے کہ اہل بیت کو خلافت نہ ملی اس لئے کہ تقدیر اہمی میں یہ بات مُھِر جلی تھی کہ خلافت بتوت تین سال پہنچی۔ اوسکے بعد سلطنت قائم ہو جائے گی جیسا کہ اس حدیث شریعہ ہے

نہ اہر ہے عن سفیہ رضی اللہ قال سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نیقول الخلافة ثلثاً لون سنة نظریون ملکارواه احمد والرقیقی وابو

دا و دکن اف المشکوہ اور چونکہ تین سال تک خلافت بتوت کا باقی رہتا ضرور تھا

اس لئے حضرت امام حسن علیہ السلام کو ابتدائیں اوس کا خیال پیدا ہوا اور حجہ ہمینے تک

آپنے خلافت کی پھر جب اس چھ مہینے کے ختم پر تین سال خلافت کے پورے ہو گئے تو یکایک

آپکو یہ خیال پیدا ہوا کہ ملک کی لڑائی میں مسلمان نامن قتل ہو رہے ہیں اور ساتھ ہی آپنے

معاویہ سے صلح کر لی اور خلافت سے دست بردار ہو گئے۔ ہر چند لوگ آپکو اشتغال کر دیتے

اور عار دلاتے رہے مگر آپنے کچھ پرواز کی چنانچہ تاریخ انخلافیں لکھا ہے کہ جب آپ

خلافت سے عالم ہو بے تواریکے اصحاب نے نہایت گشاخی سے کہا یا عار المؤمنین!

آنپنے فرمایا العار خیل من المذاکر کسی نے آکر کہا السلام علیک یا اذل المؤمنین آپنے

فرمایا میں نے مسلمانوں کی ذلت کی غرض سے یہ کام نہیں کیا بلکہ اس بات کو مکروہ سمجھا کر تم

لوگوں کو ملک کی لڑائی میں قتل کراؤں انہی تاریخ کامل میں لکھا ہے کہ جب آپ پیدا ہوئے

کے کوفے سے مدینہ منورہ کو جانے لگے تو کوفیں کہرام مجگیا کسی نے پوچھا حضرت اس امر پر

آپ کو کس چیز نے محور کیا فرمایا پہلے تو دنیا سے مجھے کراہت ہوئی درسرے اہل کوفہ کی فانی

دیکھو میرے والد بزرگوار رضا غنوی نے کیسی کمی صیحتیں لٹھا میں۔ پھر جب آپ کو فوٹے

نکھل تو ایک شخص نے سامنے آکر کہا یا مسود وجہہ المسلمین! اینے اس مسلمانوں کے

منہ کا لاکر نیوالے آپنے فرمایا مجھ پر بلاست نہ کرو اسکا اصل بیب کچھ اور ہی ہے جسکو تم نہیں

جانشی دے یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب میں دیکھا تھا کہ بنی امیہ آپ کے

منہ شریعت پر کیے بعد دیگرے بندروں کی طرح کو در رہے ہیں اس پر آپ کو سورہ



کہ اوس پر آپنے قسم کھالی۔ اور یہی ہونا بھی چاہئے تھا اس لئے کہ عقل یہ ہرگز قبول نہیں کرتی کہ حق تعالیٰ ان حضرات کو خاص فضیلت دیکر ایک ایسے کام کا مرکب کرائے جسکو خود مکروہ جانتا ہے۔ خصائص کبریٰ میں امام سیوطی رحم نے یہ روایت لکھی ہے اخراج البیهقی

ابونعیم عن ابی عبدیلہ بن الجراح و معاذ بن جبل عن النبي صلی اللہ علیہ وسلم

علیہ وسلم قال ان هذلا الامر بدل آنبوة و رحمة شمر یکون خلافة

ورحمة ثم یکون ملکا عضوضاً المحدث یعنی فرمایا بنی صلی اللہ علیہ وسلم

کہ اس امر کی ابتداء بثوت اور رحمت سے ہوئی اوسکے بعد خلافت اور رحمت ہو گئی اوسکے بعد کاث کھانیوا الامک ہو جائیگا۔ انتہی۔ ابھی معلوم ہوا کہ خلافت بثوت کی پہلی صرف تین سال کی تھی اور اس حدیث سے ظاہر ہے کہ اوسکے بعد کاث کھانیوا الامک ہو کا یعنی ملوک و سلطین کی صفت ہو گی۔ تو اب کہنے کہ ان حضرات کو اگر خلافت ملتی تو وہ خلافت بثوت تو نہیں ہو سکتی تھی اس لئے کہ وہ مدترخت ہو چکی تھی تو اب ان حضرات پر صفت کے صادق آئے کی ضرورت ہوئی حالانکہ عند اللہ و عند الناس وہ صفت مکروہ و مبغوض ہے

غرض کے حضرت امام حسن علیہ السلام مشیت کے بھید کو سمجھ گئے تھے اسوجہ سے آپنے دنیا پر لات

مار دی۔ اور امام حسین علیہ السلام بھی گوئی صحیح ہوئے تھے مگر مشیت الہی میں تو یہ مکھا کھلا

مراتب فقر و ترک دنیا کے مظلومیت و شہادت کے اعلیٰ اعلیٰ مدارج اخروی بھی حاصل

ہوں اس لئے اوسکی تہذید امام حسن علیہ السلام کی شہادت ہی کے بعد پڑی چنانچہ

تاہم الخلفا میں لکھا ہے کہ معاویہ رضی امشد عنہ ہی کے زمانہ سے اہل کوفہ نے امامت حسن

علیہ السلام سے خط و کتابت شروع کر دی تھی کہ آپ علی کرم اللہ و بھی کے جانشین ہو جائیں

مگر آپ مالتے ہی بھر جب بیزید بادشاہ ہوا تو اوسکی براطوبایاں دیکھ کر آپ کو کسی قدر

خیال پیدا ہوا چنانچہ کبھی کونہ کو جانا پسند فرماتے اور کبھی نہ جانا آخر مشیت نے جاتے ہی کی رائے  
سچکم کیا ہر ہند صحابہ مان ہوتے تھے اور ابن عمرؓ نے تو صاحب کہدیا کہ آپ ہرگز نیا ہلکیں  
کیونکہ خدا کے تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اختیار دیا تھا چاہیں دنیا اختیار فرمائی  
چاہیں آخرت۔ آپ نے آخرت کو اختیار فرمایا چونکہ آپ ہی حضرت ہی جزو ہیں اسوجہ سے آپ  
ہرگز دنیا حامل نہیں کر سکتے۔ مگر مشیت کب قابل سکتی تھی آپ نے کسی کی زمانی۔ آخر ہوا و ہی  
کہ بجائے ترقی دینیوی اخروی کے جتنے مارج تھے سب آپ سے طے کرائے گئے۔ اور  
بجائے سلطنت دینیوی کے سیادت اخروی عطا کی گئی۔ ہر ہند طاہرینیوں کے نظروں میں  
ذلت محوس ہوئی مگر جو لوگ بالغ النظر ہیں وہ اس کمال ذلت کو کمال درج کی عزت شاہد  
کرتے تھے جس طرح حدیث شریف میں ہے لخافت فوالصادق اطیب عبد الله  
من يتعالى المسماك یعنی روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک مشک کی بوسے بھی ہے  
یعنی بطاہ ہر راب اور باطن ہیں عمدہ اسی طرح ان حضرات کی دینیوی ذلت خدا کے نزدیک  
کمال درج کی اخروی عزت ہے۔

مستدرک حاکم پس بیرروایت ہے عن انس بن مالک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
مریجنن کیوم احد وقل جدع ومثل به فقال لوكان صفيه تجد لتركتته  
حتى يخشرك الله من بطون الطير والسباع فلقتنه في ثمرة ينبع اخضر صلی اللہ علیہ وسلم  
جنگ احمد کے دن حمزہ رضی اللہ عنہ پر گذرے اور دیکھا کہ او نکے ناک کا ان وغیرہ  
اعضاء کاٹ ڈالے گئے ہیں۔ فرمایا اگر صفیہ رضی اللہ عنہا کے غم کا خیال نہ ہوتا تو انکو میں  
اسی حالت پر جھوڑ دیتا تاکہ پرندے اور درندے کھا لیں اور اللہ تعالیٰ او نکے پیشوں میں  
قیامت کے روز انکا خشکر لے اسکے بعد ایک کمل ہیں لپیٹ کر اونچیں دفن فرمادیا۔

دیکھئے حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کو وہ فضیلت حاصل تھی کہ تمام شہدا کے آپ سردار  
بنائے گئے جیسا کہ متدرک حاکم ہیں روایت ہے عن جابر بن عبد اللہ بن علیہ وسلم قال سید الشہداء حمزہ بن عبدالمطلب۔ باوجود اسکے اونکی  
نسبت اس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خیال تھا کہ اونکی لاش بھرتی سے اوسی طرح ڈال دیجیا  
تاکہ ذلت کمال درجہ کو پہنچ جائے اور رفت مدارج اخروی ہیں سے کوئی درجہ باقی نہیں  
نہ پائے مگر صدقیہ کے غم کے نیال سے اس قصد کو آپ نے ترک فرمادیا۔ اس سے ظاہر ہے کہ  
سید الشہداء کے وقت ایک بات فرد گذاشت ہو گئی تھی مگر حضرت امام حسینؑ کے مارج  
میں مجاہب اللہ اوسکی بھتی تسلیل ہو گئی۔ چنانچہ تاریخ کامل میں لکھا ہے کہ حرب بن قیس جو  
واقعہ کریا میں یزید کے لشکر میں شریک تھا جب یزید کو فتح کی خوش خبری سنانے آیا تو  
نمجلہ اور واقعات کے ایک واقعہ یہ بھی بیان کیا چنانچہ اسکا قول ہے فہاٹیک  
اجساد میحرۃ و ثیابهم مومله و خلد و دھرم مغفرۃ نصہ هم عالشمس

وتسفی علیہم الریح و زوارہم العقیان والرخمر بقاع سبسب  
یعنی شہدا کر بلکے اجساد برہنہ اونکے کپڑے خون میں لٹ پت اور اونکے رخسار خالک کو توختے  
اور دھوپ اونکے جسموں کو پھکلارہی تھی اور ہوا میں اون پر خاک ڈال رہی تھیں اون کے  
زیارت کرنے والے مردار خوار پرندے تھے اور ایسے چٹل میدان میں وہ پڑے ہوئے تھے جو  
آبادیوں سے کوئی دودر تھا انہی غرض کے اس باب میں سید الشہداء حمزہ رضی اللہ عنہ  
بھی آپ پڑے رہے۔ اس موقع میں مجانب اہل بیت علیہم السلام کی عجیب حالت ہی جب  
شہادت کے واقعہ پر اونکی نظر پڑی ہے تو یہ معلوم ہونے لگتا ہے کہ اون حضرات کی ایک لیکھ  
ساعت جو بکسی اور بے بسی کی حالت میں اون پر گذری ہے اگر عمر بھرا وس پر یا تم کیا جائے

وہ سمجھ کر جیتی

تو تھوا رہے اور جب نظر شہادت کے واقعہ سے آگے بڑھتی ہے اور اون ملارچ پر پڑتی ہے جو لاغین رات ولاذن سمعت ولا خطر علی قلب بشر کے مصداق ہیں تو فرز بھی ایسی ہوتی ہے کہ جسکا حساب نہیں۔ یہ بات قابلِ تسلیم ہے کہ کسی کا دوست غفران کے اور راستے میں اوسکو بڑی بڑی صیحتوں کا سامنا ہوتا اوسکے دوست کو ان مصائب کے سنت سے بخت صدمہ ہو گا پھر اگر ساتھ ہی یہ بھی معلوم ہو جائے کہ وہ ان صدمات نے کہیں کا بادشاہ ہو گیا اور نہایت عیش و عشرت میں ہے تو وہ صدمہ ایک بڑی فرز کے ساتھ سبدل ہو جائیکا۔

بخاری۔ نسانی اور ترمذی وغیرہ سے السیرۃ المحمدیہ میں مولانا کرامت العالی صاحب حرم نے نقل کیا ہے کہ حاشیۃ بن سراقتہ رضی اللہ عنہ جب بدریں شہید ہوئے تو اونکی والدہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عرض کی یا رسول اللہ اپنے جانتے ہو کر بخوبی اپنے اڑکے کے ساتھ لکھی محبت تھی اب میں اپنے سے پوچھتی ہوں کہ وہ جنت میں پہنچ گیا ہے یا نہیں۔ اگر پہنچ گیا ہے تو میں صبر کر لوں گی ورنہ آپ دیکھ لو گے کہ میں اوسکے غم میں کیا کر دیجی حضرت نے فرمایا اسے حارثہ کی ماں ابختین کئی ہیں ایک نہیں ہے اور تھارا فرزند و دوں میں ہے یہ سن کر وہ ثابت قدم مردانہ بوی نے کہا اب میں صبر کر لی ہوں انہی۔ کیوں نہ ہو جب کسی دوست کے جنت میں جانیکا یقین کامل طور پر ہو جائے تو مسلمان کو اس سے زیادہ کسی چیز رضاختی نہیں ہو سکتی کیونکہ سو اسے جنت کے کوئی ایسا مقام نہیں ہے جسے ایسا بابا

ہر قسم کی نعمتوں کا مجموعہ ہو جب عموماً اہل جنت کا یہ حال ہو تو حضرت سید شباب اہل الجنة کے نعمتوں کا کیا ٹھکانا۔ اس موقع میں محسان اہل بیت علیہم السلام حالت موجودہ کے ظلم سے جس قدر افتخرا و رضاختی کریں تھوڑی ہے۔ اسکے کہہارے ولی نعمت غافلہ اور

ادر عمر بھر کی کوششوں میں پورے طور پر کامیاب ہوئے  
 اسوقت طرفدار ان نیزید یعنی خواجہ عاشورہ کے روز خوشی کرتے ہیں کیونکہ فتحِ بیت  
 اور اہل بہت کرام ذمیل ہوئے تو ہم اون سے کھینچنے کے خوشی کا زمانگذار گیا اب حالتِ جو  
 کے بحاظ سے اوس پر عمر بھر فوجدار ماقوم کرنا چاہئے کہ معلوم نہیں کس قدر مدت میں پڑا ہوا  
 اور اوس عالمہ میں اوس پر کیا مکیان گذر ہی ہے یہ قولہ بالکل صحیح اور مطابق عقل ہے لالہماضف  
 لا یذکر والمال عیتمد۔

الغرض آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو منظور نہ تھا کہ سلطنت اہل بہت کرام میں رہے  
 اسلئے کہ وہ زبان بحسب علم آئی و تقدیر ازاں خلافت بیوت کا نتھا بلکہ اذیت رسائی سلطنت کا  
 جسکا لازمہ تر فہ ہے اور نحضرت کو منظور نہ تھا کہ اہل بہت کرام دنیا میں مرفا الحال رہیں۔  
 اسی وجہ سے آپ دعا فرمایا کرتے تھے کہ میرے آل کا رزق کلفات اور قوت بقدر سد مر قو  
 تاکہ دولت فقر و فاقہ باعث ترقی مدارج اخروی ہو ج پائی اور اب الابادی رہنے والے ہیں  
 احصال جب بعض اکابر صحابہ نے دیکھا کہ حضرت اپنی ذات اور اپنے خاص اہل بہت م  
 کے لئے فقر کو پسند فرماتے ہیں تو انہوں نے بھی فقر ہی کو اختیار کیا اور اس باب میں بھی پوچھی  
 اتباع کی۔ چنانچہ کنز العمال کی کتاب الفضائل میں یہ روایت ہے کہ حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں  
 کہ ایک روز میں بصیرہ کی مسجد میں گیا دیکھا کہ صحابہ کا مجمع ہے اور را بکرا اور عمر رضی اللہ عنہما  
 کے زہد کا ذکر ہوا ہے میں بٹھ گیا۔ احنف بن قیس رضی اللہ عنہ فتنے یہ واقعہ بیان کیا  
 کہ ایک بار عمر رضی اللہ عنہ فتنے عراق کی طرف ایک لشکر روانہ کیا جسیں یہ بھی تھا۔ جب  
 عراق اور ملک فارس کے کئی شہر اور خراسان فتح ہوا اور ہم واپس آئے تو وہاں کے  
 عده لباس جو ہم ساتھ لائے تھے پہن کر عمر رضی اللہ عنہ کی خدمت میں ظرفاً ہوئے انہوں نے

رسا جھانجیر فتح زنجبار

مشیکہ و عین تھر

ہمیں دیکھ کر منہ بھیر لیا سب صحابہ پاؤ نکی یہ حرکت نہایت شاق ہوئی اور انکے فرزند عبداللہ بن عین کے پاس گئے اور انکی اوس بے التفاوتی اور جفا کا حال بیان کیا اور انہوں نے کہا کہ آپ لوگوں پاؤ انہوں نے اس قسم کا لباس دیکھا جو نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی بینا تھا نہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے اسلئے بے التفاوتی کی ہوگی۔ ہمارے خیال ہیں یہ بات آنکھی اور یہی طھر گئے اور اپنا قدیم لباس پہن کر حبیر امیر المؤمنین کی خدمت میں حاضر ہوئے ہیں دیکھتے ہی دہ او ٹھوڑا طھر ہے ہوئے اور ایک ایک شخص پر سلام کر کے معاف نہ کیا اوس وقت یہ علوم مورخا کو گویا اور انہوں نے ہم سپہے دیکھا ہی نہ تھا پھر ہم نے غشیتیں جو عراق وغیرہ سے لائی تھیں پیش کیں اور انہوں نے اوسی وقت سب علی السویر تقسیم کر دیا۔ پھر ہم نے دہانکی غذا میں بھی کیس اونکو چکر کر فرمایا اے گردہ ہباہرین والنصارا یہ خوش ذائقہ اور خوشبودار غذائیں وہ ہیں جنکی وجہ سے بخارے میٹے اپنے باپ اور اپنے بھائیوں کو قتل کر دیں یہ کھروہ کھا اول لوگوں کی اولاد کے یہاں بھیج دیئے جو حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار شہید ہو گئے اور برخواست کر کے چلے گئے۔ ہم لوگ بھی انکے ساتھ اٹھے اور باہم فتنگو ہوئی کہ انکے ہاتھ پر قیصر و کسری کے ملک اور مشرق و مغرب کے بلا مخفی ہوئے اب عرب و عجم کے وزوں اونکے پاس آئنگے جب امیر المؤمنین کی یہ حالت دیکھنے کے لیے ایک فرتوت جبھے پہنے ہیں جس پر بارہ پیوند لگے ہیں تو کیا خیال کریں ہے یہ حالت موجودہ کے سماں سے ضرور ہے کہ کبھی صحابہ جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جہاد دیں ہیں حاضر تھے اور ہبہ جرین الصارا اور کھدر کی وجہ بدلوائیں اور ایسا الطیف لباس پہنائیں کہ دیکھنے سے لوگوں پر سبب خلافت طاری ہو۔ اور نیز یہ درخواست کریں کہ صبح و شام ہبہ جرین کے ساتھ عدمہ عمرہ غذا میں کھایا کریں۔ سبب نے کہا کہ یہ کام سوا سے علی کرم اللہ و جہہ کے اور کسی سے ہو گا وہ امیر المؤمنین

کے سرے ہیں جو اس سے کہ سکتے ہیں یا اونکی صاحبزادی حفصہ رضی اللہ عنہا سے کہا جائے۔  
 کیونکہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجہ ہیں حضرت کے خیال سے اونکی بات مان لینگے  
 غرضکہ یہ رائے قرار پائی کر پہلے علی کرم اللہ دبھم کے پاس جائیں چنانچہ سب اونکے پاس گئے  
 اور وہ کل تقریر کی۔ اونھوں نے فرمایا کہ کام میں نہ کروں گا۔ ازولج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 سے کہو تو البته وہ جو اس سے کہ سکتے ہیں کیونکہ وہ امہات المؤمنین ہیں چنانچہ ہم لوگ عالیہ  
 اور حفصہ رضی اللہ عنہا کے خدمت میں حاضر ہوے جو اتفاق سے ایک ہی مکانیں تھیں  
 اور وہ کل تقریر کر کے درخواست کی کہ عمر رضی اللہ عنہ سے اس باب میں گفتگو کریں عائشہ  
 رضی اللہ عنہا نے قبول کیا مگر حفصہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ مجھے امید نہیں کہ وہ قبول  
 کر سکے۔ بہر حال دونوں بیویاں امیر المؤمنین کے گھر تشریف لے گئیں اونھوں نے نہایا  
 اکرام سے اونکو ٹھجایا۔ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا۔ امیر المؤمنین کیا آپ مجھے کچھ کہنے کی  
 اجازت دو گے کہا یا ام المؤمنین افرمائیے۔ اونھوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 جنت اور رضاۓ الہی کی طرف اوس حالت میں گئے کہ نہ دنیا کا اونھوں نے ارادہ  
 کیا نہ دنیا اون کے پاس آئی اسی طرح ابو بکر رضی اللہ عنہ بھی حضرت کے سچے سدھارے  
 اور خداۓ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اونکو ملا دیا اون کا بھی  
 یہی حال رہا کہ نہ دنیا کا ارادہ اونھوں نے کیا نہ دنیا اونکے پاس آئی اب خداۓ تعالیٰ  
 نے آپکے ہاتھ پر یکسری و قیصر کے خزانے اور اونکے ملک فتح کرائے اور اونکے اموال آپکے  
 رد بردارے گئے اور مشرق و مغرب کے لوگ آپکے سخر ہوئے ہم ایشی سے امید رکھتے ہیں  
 کہ اس سے زیادہ دے اور اسلام کی تائید آپ سے کرائے۔ اب آپکے پاس حرم کے الہی  
 اور عرب کے دفوں آئیں گے جب آپ کا یہ جبہ دیکھنے گے جس پر بارہ پیوند لئے ہیں تو کیا یہی

مناسب یہ ہے کہ آپ اسکو بدل کر کوئی نرم لباس رہنیں جس سے اونکی نظر وہ میں آپکی وقت ہو  
 اور صحیح و شام آپ ہمابرین و انصار کو ساتھ لیکر خودہ عذر دلائیں کھائیں۔ یعنی کر عمر رضی اللہ عنہ  
 زار زار رونے لگے اور کہا آپ کوئی خدا کی قسم دیتا ہوں آپ سچ تباہی کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 علیہ وسلم نے انتقال تک کبھی کہوں کی روٹی سیری سے دس روز یا پانچ روز یا تین روز متواتر  
 کھائی تھی یا انتقال تک کسی روز صحیح کھایا اور شام بھی ہے فرمایا کبھی ایسااتفاق نہیں ہوا  
 پھر یوچا کہ آپ جانتی ہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کھانے کے لئے کبھی مائدہ رکھا  
 جاتا تھا جو زمین سے ایک بالشت ادھنگا ہو یا کہا نہیں ہے پر کھا جاتا اور مائدہ اوڑھایا  
 جاتا تھا پھر دونوں بیویوں کی طرف مستوجہ ہو کر کہا آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
 ازوالج اور امہات المؤمنین ہوا اور آپ کا حق تمام مسلمانوں پر ہے خصوصاً مجھ پر لیکن آپ پر  
 یہاں اس غرض سے تشریف لائی ہیں کہ مجھے دنیا کی رغبت دلائیں میں خوب جانتا ہوں کہ رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم صوفت کا بہبہ پہنچتے تھے جو اتنا سخت و درشت ہوتا تھا کہ اکثر جسم مبارک کا دیکی  
 خشونت سے چل جاتا تھا کیا آپ بھی اسکو جانتی ہو ہے کہا سچ ہے۔ پھر کہا کیا آپ نہیں  
 جانتیں کہ اخضرت صلی اللہ علیہ وسلم آپ کے گھر میں ٹاٹ پر آرام فرماتے تھے جو دن کو فرش  
 ہوتا اور رات کو بستر اور بارہا میں نے دیکھا ہے کہ بوریے کا اثر جسم مبارک پر رہتا تھا۔ اور  
 اے حفصہ! تم ہی نے مجھ سے کہا تھا کہ ایک رات تم نے ٹاٹ کو دھرا کر کے بچا دیا جسکی  
 ترمی سے حضرت کی آنکھ لگ گئی اور بلال کی اذان سے بیدار ہوئے اور فرمایا اے حفصہ!  
 تم نے یہ کیا کیا دھڑے ٹاٹ پر سونے سے صحیح تک مجھ پر نیز کا غلبہ رہا مجھے دنیا سے اور  
 دنیا کو مجھ سے کیا تعلیم۔ اے حفصہ! کیا تم نہیں جانتیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 کے اگلے پھلے گناہ سب ہمان کوے کئے تھے باوجود اسکے آپ دن بھر بھوکے رہتے

اور اکثر اوسی حالت میں سوتے اور کوئی وسجدہ اور گردوارہ زاری اور خشیع میں دن رات گزارنے  
یہاں تک کہ خدا نے تعالیٰ نے اپنی حجت اور رضوان ہیں آپکو بمالیا۔ اور یہی حال ابو بکر  
رضی اللہ عنہ کا تھا۔ اب عمر نے عمدہ غذا میں کھائیگا نہ نرم لباس پہنے گا۔ اوسکو پہنچے دونوں  
صاحبوں کی آفدا کرنی ہے اور نہ کبھی وہ دوسالان کھا سکتا ہے سو اے نہک اور تیل کے  
اور نہ ہر جھینے میں سو اے ایک بار کے گوشت کھائیگا یہاں تک کہ اوسکی عمر پوری ہو جائے  
یہ سن کر دونوں بیویاں تشریف لیگیں اور جو کچھ سنا تھا سب صحابہ سے کہہ دیا چھوٹیں طرح  
عمر رضی اللہ عنہ نے کھا تھا اس قابل تک اونکی وہی حالت رہی۔ انہی۔

دیکھنے پوری اتباع اسے کہتے ہیں کہ تقریباً کل صحابہ اور امہات المؤمنین ایک طرف  
اور سبب مصلحت وقت بالاتفاق کھر رہے ہیں کہ حضرت لباس اچھا پہنے اور کھانے اچھے  
کھا سے بس نے نفس کا بھی حق ادا ہوا اور شوکت اسلام بھی نمایاں ہوا اور دوسروں کی نظریوں  
با وشاہ اسلام کی وقعت زیادہ ہو اور یہ سب مقتضانے عقل ہفا مگر عمر رضی اللہ عنہ نے (جو اتو  
صحابہ میں افضل مانے جاتے تھے اور عقل و فراست میں اونکی نظریوں میں سکتی کسی کی نہ مانی  
اور صرف اتباع بنوی کے سماں سے فرقہ فاقہ ہی میں عمر بسر کی رہے حال اونکا جو سب سے  
زیادہ دینی عقل رکھتے تھے۔

اب علی کرم اللہ و جہہ کا بھی حکومڑا سا غال سُن لیجے۔ کنز العمال کی کتاب الفضائل میں  
یہ روایت ہے کہ اور قسم کشی ہیں کہ میں رجہہ کو فہمیں دیکھا کہ علی کرم اللہ و جہہ کے دست مبارک  
میں تلوار ہے اور فرماتا ہے کہ اس تلوار کو کوئی انزدیگر نیوا لاہے اور قسم کھا کر فرماتے تھے  
کہ اس تلوار سے میں نے کئی بار آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے رو برو کفار سے میدان خالی  
کرالیا اگر میرے پاس تہ بند کی نیت ہوتی تو اسکو ہرگز نہ بھیتا۔ انہی۔ اس سے ترشح ہے

کہ آپ کے پاس صرف ایک تہ بندھتا اور وہ بھی پرانا اگر دوسرا ہوتا تو اس انمول اور بتیرک تلو  
 کو نہیں کا ارادہ ہرگز نہ فرماتے بھر بھی نہیں کہ کوئی بیش قیمت تہ بندہ آپ کو مطلوب تھا اس  
 کے لئے العمال ہی میں یہ روایت بھی موجود ہے کہ رادی می کا بیان ہے کہ میں نے آپ کے تہ بندہ  
 دیکھا کہ نہایت موٹا ہے اور خود آپنے اپنی زبان سے فرمایا کہ پانچ درہم کو اسے میں نے  
 خریدا ہے۔ وکھے پانچ درہم کوئی بڑی چیز نہیں ایک روپیہ کے اندازہ میں ہوتے ہیں  
 مگر ایک عرصہ تک آرزو ہی کو کسی جائز طریقہ سے ملیں تو متغورت کیلئے اونٹے تین درہمیں  
 مگر نہ ملے یہاں تک کہ اوس بے نظیر تلوار کو نہیں کی ضرورت ہوئی۔ یہاں یہ خیال تھا جا  
 کر شاید یہ حالت آپکی خلفاً نلاٹ کے زمانہ میں ہو گئی جس سے یہ خیال پیدا ہو کہ اس درجہ پر  
 دون لوگوں نے تنگ کر کھا تھا پر خود آپکی عین خلافت کا واقعہ ہے کیونکہ یہ واقعہ کوفہ  
 کا ہے جس کو آپ ہی نے دارالخلافہ بنایا تھا آپ سے پہلے خلفاء و مدینہ طیبہ میں مقیم رہتے  
 غرض کے اس قسم کے واقعات سے جو سکرت سیر و تواریخ میں مذکور ہیں اب انصاف سمجھ سکتے  
 ہیں کہ ان حضرات کو خلافت سے نہ سایش مقصود تھی نہ نام آوری۔ بلکہ جہاں اور انقلابی  
 مصیبیں ہیں یہ بھی ایک بھی جمیں محض عبادت کی عرض سے اپنی جان کو ڈال کر کھا تھا  
 چنانچہ کئے العمال میں کہی کتابوں سے یہ روایت منقول ہے کہ ابی مطر کہتے ہیں کہ میں ایک بنا  
 مسجد سے نکل کر جا رہا تھا کہ یہ پسے آداز آفی کہ تہ بندرا و مٹھاؤ میں نے مرد کو دیکھا  
 تو علی کرم اللہ و جہہیں اور آپ کے دست مبارک میں درہ ہے میں آپ کے  
 ساتھ ہو لیا پہلے اونٹوں کے بازار میں تشریف لیگئے اور تاجر و میں سے فرمایا  
 کہ چوپ کر قسم مت کھاؤ کہ اوس سے چیزیں کپ تو جاتی ہے۔ مگر برکت جاتی رہیں  
 وہاں سے کچور نہیں پوچھ لے کے دوکان پر تشریف لیگئے دیکھا کہ ایک علامہ درست

ادس سے حال دریافت کیا اوس نے کہا کہ ایک درہم کے کھجور اس سے میں نے خریدی ہی مگر میرے والک نے واپس کیا اور نہیں لیتا۔ آپنے اوس سے واپس لینے کو فرمایا مگر اوس نے تامل کیا میں نے کہا تو جانتا نہیں یہ کون ہیں یہ علی امیر المؤمنین ہیں اوس نے کھجور لیکر دیج دیدیا پھر وسرے خرما فروشوں کی دو کافنوں پر گئے اور فرمایا کہ مسکینوں کو کہلاو کے تو محترم کے کب میں برکت ہو گی۔ پھر مجھلی بخیں والوں کی دو کافنوں پر تشریف لی گئے اور فرمایا کہ ہمارے بازار میں طافی بیٹھنے والے مجھلی جو مر کر پانی کے اوپر آ جاتی ہے نہ بچنا پھر باڑھ فروشوں کی دو کافنوں پر گئے اور فرمایا کہ تمین درہم کا ایک قیصہ ہیں دو مگر جب دیکھا گرد کوئی بچانا ہے تو اس سے نہیں خریدا اور دوسری دو کافن پر تشریف لی گئے دیکھا گرد وہ بھی بچانا ہے تو اس سے بھی نہ لیا۔ پھر ایک نوجوان لڑکے کی دو کافن پر گئے جو اس کو بچانا نہ ملتا اور تمین درہم کا ایک قیصہ خریدا جب اوس کا والد دو کافن پر آیا تو کسی نے اسکو خبر دی کہ محترم کے لڑکے نے امیر المؤمنین کے ہاتھ ایک قیصہ تمین درہم کو بچا ہے اوس نے غضا ہو کر کہا کہ امیر المؤمنین سے ایک درہم زیادہ کیوں لیا اور ایک درہم لیکر حضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ یہ درہم واپس لیجئے فرمایا کیا وجہ ہے کہا اوس قیصہ کی قیمت دو درہم ہے فرمایا بیچ و شرا ترا ضی طرفین سے ہو گئی اب اسکی فرود نہیں انہیں۔ یہی روایت مال محمد باقر جلیسی نے بھی بخار الافق فضائل سید الانصار کی فویں جلد میں نقل کی ہے۔

کنز العمال میں مردی ہے کہ زادا ذان کہتے ہیں کہ علی کرم اللہ و جہہ اپنی خلافت کے زمانہ میں بازاروں میں پھر کر راستہ بھولے ہو وہ کو راستہ تبلاتے کسی کی چیز کم ہوئی ہو تو اسکی تلاش کرتے ضعیفوں کی مدد کرتے بقاallow اور عموماً دو کانڈاروں کے پاس

ادبِ کو قرآن نہ تے تھے۔

ادبِ نیز بخارا الانوار فی فضائل سیدالاخیار بحضرات شیعہ کی معتبر کتاب ہے اور میں سنقل ہے کہ ایک روز علی کرم اللہ وجہہ کے رو برونو ان رکھا گیا جیسیں فالودہ تھا۔ آپنے اونچی سے اوسے چکھا اور فرمایا ”طیب۔ طیب“ یعنی مگر فرمایا کہ یہ اچھا ہے اور اوسکے بعد فرمایا کہ وہ حرام نہیں ہے لیکن یہیں جن پیڑوں کا عادی نہیں ہوں اون کی عادت کرنا نہیں چاہتا چونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کبھی نہیں کھایا۔ اسلئے ایسی پیڑھا کو میں مگر وہ سمجھتا ہوں۔ اور اوسی میں یہ روایت بھی ہے کہ ابو جندب کہتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ ایک بار سوکھی روٹی کھا رہے تھے اور درست لباس آکے جسم مبارک پر تھا میں نے اس باب میں کچھ عرض کیا فرمایا اے ابو جندب! میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ اس سے بھی زیادہ سوکھی روٹی کھاتے اور اس سے زیادہ خشن لباس پہنہتے تھے اگر میں ایسا نہ کروں تو مجھے خوف ہے کہ حضرت کے سامنہ ذم سکوں۔ اور یہ روایت بھی اوسی میں ہے کہ قبیصہ ابن جابر کہتے ہیں کہ میں نے کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھا جو علی کرم اللہ وجہہ سے زہار و نیا کی بے عنقی میں بڑھا ہوا ہو۔ اور نیز یہ روایت بھی اوسی میں ہے کہ ضرار ابن حمزہ کہتے ہیں کہ ایک رات آپ بہت تیراگھ اور دنیا کی طرف خطاب کر کے فمارے تھے ”هیهات غری غیری لا حاجۃ“ فی فیلث قد طلاقتك ثلاثا لا رجعة فيها“ یعنی اے دنیا! تو کسی اور کو فربت مجھے تھے کچھ حاجت نہیں میں تھے میں طلاق دیکھا ہوں جن سے پھر حاجت نہیں ہو سکتی اور اوسی میں کشف سے نقل کیا ہے کہ عنقرہ کہتے ہیں کہ ایک روز میں علی کرم اللہ وجہہ کی خدمت میں گئیا دیکھو کہ پرانی چادر را درٹھے ہوئے کانپ رہے ہیں میں نے عرض کیا

امیر المؤمنین! حق تعالیٰ نے آپکے اہل بیت کیلئے اس مال میں عام حق مقرر فوایا ہے  
اوہ رآپ کی یہ حالت کا یہ نہ سر پر ایسی خحتاں اٹھا رہے ہیں کہ دیکھی نہیں جاتیں فرمائیا  
میں تھارے اموال میں سے کچھ لینا نہیں چاہتا یہ چادر وہ ہے جسکو مدینہ سے لیکر میں نکلا  
اسکے سوا امیر پاں کوئی دوسرا چادر نہیں۔ اور اوسی میں یہ روایت بھی ہے کہ ایجاد  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے روبرو خوان لا یا گیا جو سرمهہ رخاکسی نے کہا حضرت خون کو  
سرمهہ کرنا تو بخیلوں کا کام ہے حضرت نے قسم فرمایا جب وہ کھو لا گیا تو اوسیں مختور اسا  
ستو تھا اوس وقت آپ کو فرمایا ہیں یہ احتیاط اسوا سطہ کرتا ہوں کہ کہیں، ایسی چیز کھانے میں  
نہ آجائے جو شبته ہو انتہا۔

دیکھئے ستو جوزاً دوں ہیں بالکل بے قدر چیز ہے اوسکا اسقدر قابل قدر اور عزیز ہونا  
اس بات پر دلیل ہے کہ آپ بیت المال سے کچھ نہیں لیتے تھو۔ جیسا کہ روایت سابقہ سے ظاہر ہے  
رنج البلاغۃ میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا قول نقل کیا ہے وَاللَّهُ لَدْ نِيَا كَعْ هَذَه  
اہون فِي عِدْنِي مِنْ عَرَاقِ خَذِيرٍ فِي يَدِ مَجْدٍ وَمِنْ يَنْهِي خَدَّا كَيْ قَسْمٍ يَجْوَهُ مَخَارِقِ نَيَّا  
میری آنکھوں میں اس سے بھی زیادہ خوار و ذلیل ہے جو خنزیر کی اوجہڑی کسی خدامی کے  
ہاتھ میں ہو۔ دیکھئے اول تو اوجہڑی اوس پخنچر کی اور وہ بھی جذامی کے ہاتھ میں کتنے  
مکروہ طبع ہو گی۔ یہ اپنے صدق دل سے فرمایا تقبیہ کو اسیں کوئی دخل نہیں۔

یہاں قابل غور یہ بات ہے کہ ایک وسیع سلطنت کے انتظامات کو نہیں خود انجام دیتا  
وہ بھی اس احتیاط کے ساتھ کہ کہیں ایسی بات وقوع میں نہ آجائے جو باعث عتاب آئی ہو  
اور اوس پر باغیوں کا مقابلہ اور جگہ کی تیاریاں جس سے کبھی فرصت ہی نہیں کوئی  
آسان بات نہیں۔ پھر علاوہ اسکے کوفہ جیسے غدار شہر میں بازار بازار اور دوکان

و دکان امر بالمعروف اور نبی عن المکر کرتے پھرنا اور را و تکو قرآن پڑھ پڑھ کر سنانا اور راہ بھٹکے ہو دل کو راستہ بنانا اور ضعیفوں کی مدد کرنا پھر اتنے کاموں کے بعد اپنے ذاتی کسبے حلال و زمی طلب کرنا کیا ہکری سے یہ ہونیکے کام ہیں؟

اب یہاں عقولاً کو تھوڑی سی توجہ کرنے کی ضرورت ہے کہ جس خلافت کا یہ حال ہو کہ نہ کھانے کو پڑھ بھر رہئی ملے نہ ہپنے کو کپڑا اور اوس پر لوگوں کے کاموں کی کثر اسقدر کہ اپنے ذاتی کسب معاش کے لئے فرصت ملنی دشوار پھر ہر وقت یہ خوف لگا ہے کہ مبادا کسی کام میں غفلت ہو تو عتاب آہی ہو جائے کیا ایسی خلافت اس قابل ہو سکتی ہے کہ آدمی شوق سے اوسکو قبول کر سکو؟ میری رائے میں تو ایسی خلافت قبول کرنیکے لئے پھنسنے کا سبھی قبول نہ کریگا۔ مگر چونکہ وہ صرف عبادت ہی عبادت تھی اسلئے دونوں حضرات نے اوسکو قبول کیا تھا۔

بخار الانوار کی جلد نہم صفحہ (۵۰۰) میں ملائے مجلسی موصوف نے تصریح لکھا ہے کہ صحیہ میں ورع کے ساتھ معروف یہ حضرات ہیں۔ علی۔ ابو بکر۔ عمر۔ ابن مسعود۔ ابو ذر۔ سلمان۔ عمار۔ مقدار۔ عثمان بن عفیون۔ رضی اللہ عنہم۔ ایسے حضرات جن کے ورع کے شیعا اور سنی دونوں قائل ہیں کیونکہ خیال کیا جاسکتا ہے کہ خواہش نفسانی نے اذکو خلافت پر کامادہ کیا تھا خصکہ وہ خلافت افسی نہ تھی جیسی کہ فی زماناً بھی کئی ہے کجب کسی شیخ طریقت کا انتقال ہو گیا تو ادنکا فرزند یا پوتا یا فواد سے مسخر خلافت ہو گیا اور فاتح سیوم کے روز سب مرید جمع ہو کر مسخر کو خلیفہ اور صاحب بجاءہ بنادیا۔ اگر وہ خلافت بھی اسی قسم کی ہو تو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت امام حسن علیہ السلام کو اپنا خلیفہ مقرر فرماتے اور اگر حضرت نے نہیں بھی فرمایا تو سب مسلمان بمحاذ جزئیت اونہی کو خلیفہ قرار دیتے۔

اور تو اور خود علی کرم اللہ وجہہ کی بھی نوبت نہ آئی بخلاف اسکے وہاں توبات ہی کچھا درج تھی حاکم بح نے مستدرک میں یہ حدیث لکھی ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا گیا کہ آپکے بعد ہم کس کو امیر بنائیں فرمایا اگر ابو یکر کو بناؤ گے تو اذنکو ہادی اور دنیا سے بے تعلق اور آخرت کے راغب پاؤ گے۔ اور اگر عمر کو بناؤ گے تو اذنکو قومی ایمن اور اپیے شخص پاؤ گے کہ خدا کے معامل میں کسی کی ملامت کا اذنکو خوف نہیں اور اگر علیؑ کو بناؤ گے تو اذنکو ہادی و مہدی پاؤ گے جو محضیں سیدھی راہ پر ہے اور میں نہیں خیال کرتا کہ تم اذنکو امیر بناؤ گے انتہی۔ دیکھئے حاکم بح باوجود دیکھ شیعی تھے جیسا کہ کتب رجال سے ظاہر ہے۔ وہ اس روایت کو تقلیل کرتے ہیں تو کہنے کہ کس درجہ وہ قابلِ ثبوت ہوگی۔ غرض نکلن حضرات کا نام آپنے لیا اونیں قرب قرابت کا کوئی بھائی نہ تھا۔ بلکہ صلاحیت ذاتی مذکور تھی۔ پھر صدیق اکبرؑ نے عمرؑ کو خلافت دی باوجود دیکھ آپ کے صاحبزادے موجود تھے۔ پھر عمرؑ نے خلافت کو شورہ پر محول کیا۔ حالانکہ آپکے بھی صاحبزادے موجود تھے۔ میرخ انخلاف میں لکھا ہے کہ کسی نے عمرؑ سے کہا کہ آپ نے اپنے فرزند عبد اللہ بن عمرؑ کو خلیفہ کیوں نہیں بنایا فرمایا خدا تھے غارت کرے کیا ایسے شخص کو خلیفہ بناؤں جو اپنی عورت کو اپنی طرح طلاق نہ دیکا۔ مطلب یہ کہ خلافت کیلئے علم و لیاقت درکار ہے قرابت کا کوئی لحاظ نہیں۔ اسی طرح عثمانؓ کے فرزند بھی موجود تھے مگر اذنکو نہ آپنے خلیفہ بنایا۔ مسلمانوں نے۔ اسی طرح حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے کہا گیا آپ اپنا خلیفہ ہم پر مقرر نہیں کرتے فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا خلیفہ مقرر نہیں فرمایا پھر پس کیوں نکل کر سکتا تھا۔

پھر صدیق اکبر رضی اللہ عنہ جو خلیفہ مقرر ہوئے سودہ بھی خواہش سے نہیں چاہیے

رائج اخلاقاً وغیرہ میں لکھا ہے کہ جب انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا انتقال ہوا تو عمر رضی اللہ عنہ ابو عبیدہ بن الجراح رضی اللہ عنہ کے پاس گئے اور کہا کہ ہاتھ پڑھائیے تاکہ میں آپ کے ہاتھ پر بیعت کروں کیونکہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کی رو سے آپ کا این مدت ہٹا ثابت ہے اونھوں نے کہاں عمر! جب سے تم اسلام لائے ہو کبھی میں نے تم سے یہی بے وقوفی کی حرکت نہیں دیکھی جو اس وقت دیکھ رہا ہوں۔ کیا تم مجھے خلیفہ بنانا چاہئے یہ حلال نکہ صدیق۔ ثانی اثنین مسلمانوں میں موجود ہیں۔ انا لذ اخفار میں مولانا شاہ ولی اللہ صاحب نے بخاری وغیرہ سے نقل کیا ہے کہ عمر کہتے ہیں کہ جب خلافت کا معلم انصار سے طے ہوا تو ابو بکر رضی اللہ عنہ نے میرا اور ابو عبیدہ ابن الجراح کا ہاتھ پر کٹ کر اونچ کہا کہ میں راضی ہوں کر ان دونوں میں سے کسی ایک کے ہاتھ پر بیعت کرو۔ اور ایک روایت میں ہے کہ عمر نے انصار سے کہا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کرو اونھوں نے کہا اے عمر! تم مجھے قوی ہو۔ اونھوں نے کہا آپ مجھے فضل ہو پھر ابو بکر نے وہی کہا اور عمر نے وہی جواب دیا۔ جب تیرے بارا بوبکرنے والی کہا تو عمر نے جواب دیا کہ نیری قوت آپ کے ساتھ رہیگی۔ اور آپ فضل بھی ہیں یعنی فضیلت اور قوت دونوں آپ کے ہیں اوس وقت آپنے بیعت لیا ہتھی۔ اور اوسی میں مستدرک حاکم سے نقل کیا ہے کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے خطبہ پڑھا اور اوسیں یہ بیان کیا کہ میں خدا کی قسم کہا کر کہتا ہوں کہ کسی دن یا کسی رات میں نے امارت کی حوصلہ نہیں کی اور نہ مجھے اوسکی غائبی تکمیل کبھی میں نے خدا کے تعالیٰ سے ظاہر میں یا پوشیدہ طور پر اوسکی درخواست کی لیکن جب دیکھا کہ فتنہ کا خوف ہے اس لئے ضرورتہ قبول کیا۔ مجھے امارت میں کوئی راحت نہیں ایک ایسے ٹرے کام کا بوجھ میں نے اٹھایا ہے کہ مجھ میں اوسکی طاقت نہیں جب تک

خدا سے تعالیٰ مجھے طاقت نہیں اور مجھے اب بھی آرزو ہے کہ کوئی شخص میری جگہ ہوا در  
اوسکو سر انجام دے انتہی۔

تاریخ اخلفاء میں استدرک حاکم سے نقل کیا ہے کہ ایک روز ابو بکر رضی اللہ عنہ کسی باغ  
میں گئے ویکھا کہ ایک چڑیا جبار کے سایہ میں بیٹھی ہے ایک لمبی سانس کھینچ کر کہا اے چڑیا!  
تو بڑی خوش قسمت ہے کہ جباروں سے کھالیتی ہے اور اونکے سایہ میں راحت پاتی ہے  
کاش ابو بکر بھی تجھ سا ہوتا انتہی۔ اور اوسی میں امام احمد رح کے کتاب الزہر سے نقل کیا ہے  
کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کا قول تھا کہ کاش میں کسی ایماذار کے پہلو کا ایک بال ہوتا اور کبھی  
فرماتی ہے مجھے آرزو آتی ہے کہ کاش میں جبار ہوتا جکو جانور کھائیتے انتہی۔ ازانۃ اخلفاء  
محب طبری کی کتاب المواقف سے نقل کیا ہے کہ ایک روز عزّ مدنیۃ منورہ کے راستے میں

چاہیے تھا کہ حضرت علیؓ اور وہ سے قشریت لائے اور آپ کے ہمراہ امام حسن امام علیہ السلام  
بھی تھے علیؓ کرم اللہ وجہہ بعد سلام اونکے ہاتھ میں ہاتھ ملائے ہوئے ساٹھ ہو لئے اور وہو  
صبا پڑا دہ دونوں بازو پر ہو گئے دیکھا عمر رور ہے ہیں پوچھا اے امیر المؤمنین! آپ  
کیوں رو رہے ہو۔ کہا اے علیؓ مجھ سے زیادہ رونیکا تحقیق کون ہے میری یہ حالت ہے  
کہ میں اس امت کا والی بنا یا گیا ہوں اور نیس حکم کرتا ہوں معلوم نہیں میں گنہگار ہو رہا ہوں  
یا اچھا کام کر رہا ہوں۔ علیؓ رضی اللہ عنہ نے کہا میں قسم ٹھاکر کرتا ہوں کہ آپ معاملات میں  
عدل کرتے ہو گراں سے آپ ٹکار دنا تھا نہیں۔ ایسکے بعد امام حسن علیہ السلام نے آپ کے  
عمل وغیرہ کا حال بیان کر کے تسلیم دی۔ جب بھی آپ روئے رہی ایسکے بعد امام حسن  
علیہ السلام نے آپ کے عمل وغیرہ کا حال بیان کر کے تسلیم دی اوس وقت آپ کار دنا تھا۔  
اور دونوں صاحبزادوں کی طرف مخاطب ہو کر کہا کیا آپ اسکی گواہی دیتے ہو دوں

صاحبزادے اپنے والد ماجد کی طرف دیکھنے لگے علی کرم اللہ وجہہ نے فرمایا ماں گواہی دوئیں  
بمحارے ساتھ گواہی دیتا ہوں انتہی۔ یہ رذنا و حونا خلافت ہی کی بدولت تھا جس نے  
اوکی جان کو آفت میں ڈال رکھا تھا۔

تاریخ اخلفا میں شبہ الایمان سے نقل کیا ہے کہ عمر آرزو کرتے تھے کہ کاش میں نبہ  
ہوتا لوگ جتنا چاہتے مجھے موڑا کرتے پھر جب کبھی اونکے یہاں کوئی دوست ہمہن آتا  
تو مجھے ذبح کرتے اور رکھوڑا گوشت پھونتے اور کچھ کباب بناتے اور رکھاتے انتہی۔  
غور کیجئے کہ کس قدر رخوف ان حضرات پر طاری ہو گا کہ اس قسم کی تمنا کرتے تھے بھی اسی زوالی حالت  
سے اونکو ایسا بنا دیا تھا کہ اون سے جو فعل صادر ہوتے وہ بھی ترا لے ہوتے تھے۔ دیکھئے عمر  
رضی اللہ عنہ کے حال میں تاریخ اخلفا وغیرہ میں لکھا ہے کہ وہ اکثر اقویں کو گوشت کرتے اور  
لوگوں کے حالات خفیہ طور پر دریافت کر کے اوکی حاجت روائیاں کرتے اور دونوں کو  
خصوصات قضائے حاجات انتظام سلطنت اور زبرگیری رعایا دبرا یا میں شنول رہتے  
یہاں تک کہ غینمہ کے اونٹوں کی خدمت بھی اپنی فوات سے کرتے تھے۔ چنانچہ اونکی پیچھے  
پر زخم پڑتے تو اپنا ہاتھ زخم میں ڈال کر صاف کرتے اور دو اگلاتے اور کہتے کہ میں ڈستا ہوں  
کہ کہیں خدا تعالیٰ بھارے باب میں مجھ سے سوال نہ کرے انتہی۔ عمر رضی اللہ عنہ کے  
حالات پر نظر ڈالی جائے تو صفات معلوم ہو گا کہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے امر و ادب الائصال  
کے سعادت سے خالصاً لوجا اندھر خدمت گذاری خلق کو آپنے قبول کیا تھا۔

پھر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی خلافت کا جب وقت آگیا اور صحابہ نے آپ سے  
درخواست کی تو آپ نے بھی انکا رسہی کیا چنانچہ تاریخ کامل وغیرہ میں لکھا ہے کہ عثمان بن عفی  
کی شہادت کے بعد مجاہرین والاصرار مجمع ہوئے ہیں ہیں ٹلواد رزبر رضی اللہ عنہما بھی تھے۔

اور بالاتفاق یہ رائے قرار پائی کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے ہاتھ پر بعیت ہوئی چاہئے چنانچہ  
اسی غرض سے آپکے پاس اور گز فرمایا مجھے اس خدمت کی حاجت نہیں آپ لوگ جسکو جاہل ہوتا  
کرو میں راضی ہوں۔ سب نے کہا ہم آپکے سوائے کسی دوسرے کو بیند نہیں کرتے کہی باطن  
سے یہی رد و قیح ہوتی رہی آخر سب نے کہا کوئی شخص ایسا نہیں جو آپ سے زیادہ اس  
خدمت کا سخت ہو جو قربت آپ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہے اور جو دین ہیں  
آپ کو تقدامت حاصل ہے وہ کسی کو نہیں آپنے کہا مجھے معاف کرو۔ میں مصلحت اسی میں لکھتا ہوں  
کہ میں وزیر ہوں اور کوئی دوسرا امیر ہو سب نے کہا۔ خدا کی قسم ہم جتنا کہ آپ کے ہاتھ پر  
بعیت نہ کر سکے کوئی کام نہ کر سکے۔ آپنے جبوہ ہو کر قبول فرمایا جنازہ پیلے طلور رضی اللہ عنہ نے  
آپکے ہاتھ پر بعیت کی۔ جذبب ابن ذوب نے یہ دیکھتے ہی انا کا لہڑا۔ اور کہا کہ مجھے مدد  
نہیں کہ یہ کام انجام پائے اس لئے کہ پہلے جو ہاتھ بعیت کیلئے پیش ہوا وہ شل ہے۔ پھر زیر  
رضی اللہ عنہ نے بعیت کی اوس وقت بھی آپنے فرمایا کہ اگر آپ میرے ہاتھ پر بعیت کرنے کو  
پسند کرتے ہو تو خیر درز میں آپکے ہاتھ پر بعیت کرتا ہوں اونھوں نے کہا کہ ہم بھی پسند  
کرتے ہیں کہ آپکے ہاتھ پر بعیت کریں انتہا۔ اور اوسی میں لکھا ہے کہ بعاویہ رضی اللہ عنہ  
جب آپکے پاس کچھ سایام کھلایا اوس وقت آپنے خطبہ ٹڑھا جیسیں یہ بات بھی فرمائی کہ جب  
لوگوں نے غمان رضی اللہ عنہ کو قتل کیا تو صحابجع ہو کر میرے پاس آئے اور بعیت لینے کی  
درخواست کی ہر چندیں نے انکار کیا اگر کسی نے نہ مانا اور یہی کہتے رہے کہ ہم سوائے آپکے  
کسی سے راضی نہیں اگر آپ بعیت نہ لیں گے تو لوگوں کے متفرق ہو جانیکا خوف ہے غرض  
جب لوگوں نے اتنا اصرار کیا تو اوس وقت میں نے بعیت لی انتہا۔

نالخ التواریخ کی جلد سوم صفحہ (۱۱) میں لکھا ہے کہ جب علی کرم اللہ وجہہ کے پاس لوگ

بیست کیلے حاضر ہوے فرمایا دعویٰ والتسوا غیری فانامستقبلون امرالله

وجوہہ والوان لا نقوم لہ القلوب ولا تثبتت له العقول وان الافق

قد اغامت والجھہ قد تنگرت واعلموا انی ان اجنبتکم رکبت بکم ما اعلم

ولعاصیخ الی قول القائل وعتب الماءب وان تركوني فانا کاحلکو

ولعلی اسمحکم واطو عکھلمن ولیقتو لا امکم وانا لکرو زیرا خید لکم

منی ا هیدا او ریسی روایت نیجہ البلاغت کے جداوں میں بھی ہے ترجمہ اسکا یہ ہے علی کرم اللہ

فی فرمایا کہ مجھے چھوڑ دو اور خلافت کے لئے کسی دوسرے شخص کو تلاش کرو لیکن کہ یہ کام می

مشتعل ف اور زنگار نگ صورتوں میں پیش نظر ہو رہا ہے کہ جنکو دل برداشت نہیں کر سکتے

او عقلیں ثابت نہیں رہ سکتیں آفاق میں اندھیرا اور راستہ نہ آشنا ہو گیا ہے۔ پھر یہ مجھ

کہ اگر تین بخاری بات کو قبول کرلوں تو تم کو اوس کام پر سلطاد رہا مور کرو نگاہ جس کو میں

جانتا ہوں پھر اوس وقت نہ کسی کی کوئی بات سنو نگاہ اور نہ کسی کے عتاب کی پرواہ کروں گا

اور اگر تم مجھے چھوڑ دو گے تو میں بھی تم جیسا ایک مسلمان ہوں جبکو تم خلیفہ مقرر کرو گے

اسید ہے کہ تم سے زیادہ میں اوسکی بات سنو نگاہ اور اطاعت کرو نگاہ میرا وزیر ہو نا محتار

حق میں اس سے بہتر ہو گا کہ میں امیر ہوں انتہی۔

اس روایت سے بھی ظاہر ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ نے خلافت کے قبول کرنے سے

انکار کیا اور صاف فرمادیا کہ کسی اور کو خلیفہ بناؤ تو بہتر ہو گا اور میں بھی اوسکی اطاعت

کرو نگاہ سے منکشافت ہو کر علی کرم اللہ وجہہ خلیفہ وقت کی اطاعت کو نہایت ضروری

سمجھتے تھے اور نیک نیتی سے صاف فرمایا کہ تم جس کو خلیفہ بناؤ گے اوسکی اطاعت تم سے

زیادہ کرو نگاہ۔ اب اسکے بعد یہ خیال کرنا کہ خلفاء سے ثلاثی اطاعت آپ نہیں کی اور کسی

تو جبڑی ٹھوڑی پر گزر قرین قیاس نہیں۔ پھر یہاں یہ بھی خیال نہیں ہو سکتا کہ آپنے تقدیم سے یہ فرمایا ہو گا  
 اس لئے کہ یہ موقعہ وہ تھا کہ جتنے ارباب حل و عقد ہاں موجود تھے وہ سب بالاتفاق آپکے  
 دوست ملگر تھے اور شہیں کر رہے تھے کہ آپ ہی سمعت لیں۔ یہاں پر ثابت بھی قابل توجہ ہے  
 کہ آپنے جو فرمایا کہ اگر تم مجھے خدمت خلافت سے معاف رکھو گے تو میں بھی متعار ہے جیسا  
 ایک شخص ہو گا اور امام کی اطاعت سب سے زیادہ کروں گا۔ اگر اسی بناء پر لوگ کسی کو کوئی  
 خلیفہ بنائیتے تو آپکے نوصی ہونے میں کلام ہو سکتا نہ باب مدینۃ العلم ہونے میں فرق آتا  
 نہ وہ سے فضائل و صفات جو احادیث میں وارد ہیں بلے موقع سمجھے جاتے اور حسب  
 اقرار و ارشاد آپ مثل ادروں کے خلیفہ وقت کے مطیع ہوتے گو خدمت وزارت آئندی کو  
 مسلم ہوتی۔ اس سے ثابت ہے کہ وصی وغیرہ ہونے کو خلیفہ ہونا لازم نہیں اسی وجہ سے  
 آپنے خلفاء کے ملائک کے ہاتھ پر سمعت کی تھی۔

آپنے اپنی وزارت کو امارت پر جو ترجیح دی اوسیں اوس حدیث شریف کے طرف  
 اشارہ ہے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا من كنت مولا فعلى مولا  
 یعنی جس کامیں موالا ہوں علیٰ بھی اوسکے مولا ہیں۔ اس لئے کہ مولیٰ ولی سے ماخوذ ہے اور  
 ولی کے معنی دوست اور ناصر کے ہیں جیسا کہ حق تعالیٰ فرماتا ہے اللہ وَلِيُ الَّذِينَ اهْنَوُ  
 یعنی اللہ اون لوگوں کا ماصر و مددگار ہے جو ایمان لائے اور اولیا اللہ بھی چونکہ حق تعالیٰ  
 کی مدد کرتے ہیں اسلئے اونکا بھی لقب ولی ٹھیرا یا گیا کما قال تعالیٰ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ  
 لَا يَخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ یعنی آگاہ رہو کہ اولیا اللہ کو کچھ خوف نہیں اور  
 نہ وہ غمگین ہونگے۔ اگر کہا جائے کہ خدا کے تعالیٰ کی مدد کرنا ممکن نہیں تو اوسکا جواب یہ ہے  
 کہ حق تعالیٰ فرماتا ہے إِنَّنَّمَا يَنْصُوُ اللَّهُ يَنْصُرُ كُلَّ يَوْمٍ أَكْرَمُهُمْ اکرم خدا کی مدد کرو گے تو خدا بھی

نختاری مذکور گیا اس سے ظاہر ہے کہ مسلمانوں کو خدا کی مذکرنے کی صورت ہے البتہ مذکور میں فرق ہے بندہ کی مذکوسی قدر ہے کہ اپنی حشیثت کے مطابق کارخیر تیں اپنی قوت صرف کرے پھر جب اوس نے پورے طور پر اپنی قوت کو مرضیات آہی میں صرف کیا تو اللہ تعالیٰ اوسکی پوری مذکر ٹاہے اور ولی اللہ کا القلب اوس پر صادق آ جائیگا۔

مولی اللہ عرب میں کسی معنی میں مستعمل ہے چنانچہ سان العرب میں لکھا ہے کہ اوسکے معنی رب - سید - ستم - عشق - ناصر - محب - تابع - جار - ابن عم - صہر - عبد عشق - اور عشق میں کے ہیں۔ اوفی تامل سے معلوم ہو سکتا ہے کہ ان سب معنی میں نصرت محفوظ ہے اسی وجہ سے آزاد کرنے والے کو بھی مولی اکتے ہیں اور آزاد کئے ہوئے غلام کو بھی۔ کیونکہ دونوں ایک دوسری کے مدد و معاون ہوتے ہیں اور یہی وجہ اونکے محبت کی بھی ہے اور حلیف کا بھی یہی حال ہے کہ ایک دوسرے کی نصرت کا اقرار اور معاہدہ کر لیتے ہیں اس لئے ہر ایک دوسرکا مولی کہا جاتا ہے اس سے ثابت ہے کہ مولی کے لئے افضل ہونا شرط نہیں جیسا کہ اس آیت الفرقہ سے بھی معلوم ہوتا ہے قوله تعالیٰ وَإِنِّي خُفْتُ أَمْوَالِيَ مِنْ وَرَأْيِي يَنْهِي ذِكْرَ يَا عَلِيِّ اللَّهِ هُوَ كَه کہ مجھے خوف ہے میرے موالی یعنی بنی امام سے اور حق تعالیٰ فرماتا ہے فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مُؤْلَدٌ وَّحْدَهُ وَصَاحِبُ الْمُوْمِنِينَ يَنْهِي خَدَائِي تَعَالَى اور جریل اور نیک بخت اہل بیان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ناصر و مددگار ہیں۔ ردیکھیں اس آیت شریفہ میں عموماً اہل اسلام بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مولیٰ قرار دیے گئے۔ اور قرآن رعنی میں ہے آنَتَ مَوْلَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْكُفَّارِ تُونَ يَنْهِي تو ہمارا مولی یعنی ناصر اور مددگار ہے ہم کو کافروں پر عدویے غرض کے حصے معنی میں مولیٰ مستعمل ہے سب میں نصرت اور دوستی محفوظ ہے جس سے ظاہر ہے کہ مولیٰ کے اصلی معنی ناصر و مددگار کے ہیں، اسی وجہ

حضرت علی کرم اللہ و جہہ نے فرمایا کہ میرا وزیر رہتا امیر رہنے سے اولیٰ ہے۔ کیونکہ وزیر خلیفہ و  
کاتا صر و مد و گار ہوتا ہے جس پر مولیٰ کے معنی پورے پورے صادق آتے ہیں اور اوس سے  
تمام مسلمانوں کی مدد کا بھی پورا موقعہ طیا تا ہے اس صورت میں ~~من~~ کفت مولاہ  
فعلی مولاہ کا مطلب یہ ہوا کہ جس طرح بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تمام مسلمانوں کے مدد  
و معاون ہیں اسی طرح علی کرم اللہ و جہہ بھی ہیں۔ جنما نجہ اسی کی مویدیہ ہے کہ کسی نے ملی  
کرم اللہ و جہہ سے پوچھا کہ کیا وجہ ہے کہ آپ کی خلافت میں بینظی ہے اور شیخوں کی خلافت  
میں نہایت انتظام ہتا آپنے فرمایا کہ انکشہ وزیر تم تھوڑا اور ہمارے وزیر تم ہوا اور قاعدہ  
بات ہے کہ وزیر کی لیاقت کے مطابق انتظام ہوا کرتا ہے۔

جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ کا وزیر ہونا بہبیت امیر اور تھا  
ہونیکے مسلمانوں کے حق میں زیادہ ترمیفید تھا جس کی بخوبود حضرت نے دی جو کع البالغین  
کتب معتبر و شیعہ سے ثابت ہے اور تجھب نہیں کہ مسلمانوں نے جو آپ کے اس ارشاد کی  
مخالفت کر کے آپ کو خلیفہ مقرر کیا اوسی مخالفت کی نکبت سے پوری مدت خلافت میں کل  
مسلمان پر شانیوں میں رہے۔ اس صورت میں یہ کیونکہ ہو سکے کہ من کفت مولاہ کی حدیث سے  
آپ کی خلافت مقصود ہے اگر ایسا ہوتا تو حضرت امیر المؤمنین اس سے واقعہ ہوتا اور  
اوسمی خلافت کبھی نہ فرماتے۔

یہ بات قریں قیاس معلوم نہیں ہوتی کہ جب کل صحابہ ہمارین و انصار و غیرہ نے بالآخر  
اور طیب خاطر آپ کے ہاتھ پر سمعت کرنا چاہا تو اوس وقت تو آپنے انکار کیا اور خواہیں  
اوسمی خلافت کی کل صحابہ ابو بکرؓ کی خلافت پر راضی ہو گئے تھے۔ ہاں ثابت ہے کہ آپنے  
بیعت میں کسی قدر تاخیر کی اور بعضی روایات سے آپ کا مال بھی معلوم ہوتا ہے مگر اسکی

وجہ دوسری تھی غرض نکل خلافت کا آپکو نہ شوق تھا اور سوائے خوشنودی خدا در رسول کے اوس سے آپنے کوئی منفع حاصل کیا۔

از الٰه الخفایم مسدر کے حاکم سے نقل کیا ہے کہ ایک روز حضرت علی کرم اللہ و جہہ کسی واقعہ سے نہایت غمگین ہوئے اور امام حسن علیہ السلام سے بکمال حسرت فرمایا کہ کاش میں بیس سال پہلے مر گیا ہوتا انہی۔

اب کہتے کہ یہ خلافت آفت تھی یا راحت لوگوں کو اس مسئلہ میں اشتباه اسوجہ سے کہ اوپنوں نے خلافت بیوت کو سلطنت دنیوی پر قیاس کر لیا جس سے تعالیٰ اور آسائش مقصود ہوتی ہے حالانکہ دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ ظاہرینوں کی تظریں غالباً یہ بات ہو گئی کہ علی کرم اللہ و جہہ نے عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد جو تعلل کیا وہ صرف نایابی تھا دار اصل وہ آپکی قدیم آرز و تھی جبکہ رکاوٹوں نے پوری ہونے نہیں دیا تھا پھر جب ایک مرد کے بعد وہ خواہش پوری ہوئی تو اوس وقت بھی لوگ دیکھنے سکے اور عمر بھرا کیوں راحت نہ لیئے دی۔ چنانچہ ساتھ ہی اڑائیاں شروع گئیں مگر فرانس اور سکے خلافت میں گواہی دیر ہے ہیں جن سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ آپ کا تعلل ظاہری نہ تھا بلکہ خود طبیعت فقر و دست اور مسکن نہ پسند واقع ہوئی تھی۔ آپ کو دنیا سے کوئی تعلق نہ تھا۔

ملک شاہ القیام ص ۱۲۵ میں حضرت علی کرم اللہ و جہہ کا خط موسومہ معادیہ نقل کیا ہے جس کا ترجمہ یہ ہے کہ جب لوگ ابو بکرؓ کے ہاتھ پر بیعت کرنے لگے تو تھارے باپ ابوسفیان میرے پاس آئے اور کہا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپ سے زیادہ خلافت کا کوئی مسحت نہیں ہے میں ذمہ دار ہوتا ہوں کہ جو کوئی آپکی خلافت کر لے گا میں اوسکی سرکوبی کر دکھا آپ پر تھریج کر جائے۔

مختصر تاریخ الحدیث  
علی بن ابی القاسم  
متوفی ۷۰۵ھ  
برقرار شیعیان  
متوفی ۷۰۵ھ

میں آپکے ہاتھ پر بعیت کرتا ہوں مگر میں نے اسکو قبول نہیں کیا انتہی ملخصاً۔ اگر انکو خلافت منظور ہوتی تو ابوسفیان جیسے شخص کا ذمہ دار مد و ہونا کوئی سموی بات نہیں۔

یہاں شاید کسی کو یہ خیال ہو کہ ابوسفیان کو علی کرم اللہ وجہہ کے ساتھ خاندانی عادت تھی اسلئے انکا بیعت پر اقدم کرنا خالی از مصلحت دکھنی ہے۔ مگر یہ صرف بدگمانی ہے ابوسفیان کو ضرور علی کرم اللہ وجہہ کی تائید کا خیال پیدا ہو گیا تھا اوسکی وجہ یہ ہے کہ وہ ایک بوڑھے پرانے خیال کے آدمی تھے جنکی عمر کا اکثر حصہ جاہلیت میں سپر ہوا تھا حصوبت جاہلیت اونکی طبیعت میں تکنی تھی۔ چونکہ عرب کی خیر اور چیلنج میں عصوبت داخل ہے کہ جو قبیلہ نسب میں اپنے قریب ہوا اسکے مقابلہ میں اگر کوئی کھڑا ہو جائے تو قریب کے نسب والے قبیلوں کو اوسکی مدد کرنا ضروری ہے گو باہمی جنگلے اور مخالفین ہوں چنانچہ اسکا ثبوت اس واقعہ سے بھی ہوتا ہے جو تاریخ کامل کی جلدیوم صفحہ (۱۶۲) میں لکھا ہے کہ جب بلاؤں نے عثمان رضیتی شروع کی آپ علی کرم اللہ وجہہ یہاں پہنچ پکی گئے اور فرمایا یوں تو میرے حقوق آپ پر بہت سارے ہیں مگر بے قطع نظر کر کے فرض کیا جائے کہ کوئی حق ثابت نہیں اور ہم جاہلیت ہی میں ہیں تو بھی عبد انصاف کی اولاد پر بڑے عارکی بات ہے کہ ایک بنی تمیم کا شخص یعنی ظلمکار نے حکومت چینی ہے اسی بنابر ابوسفیان کو محنت ناگوار تھا کہ ابو بکر (بنکی قرابت) اخضرت صلی اللہ علیہ وسلم بہت دور کی ہے جو حب بنی تیس بیٹے اٹھوں پشت میں ٹلے ہیں (علیؑ سے حکومت چھین لیں چونکہ بنی امیر حبیب ابوزفیان بھی ہیں اونکو بنی ہاشم سے بہت قریب تعلق ہے اسلئے ان پر حب اصول حبیت علی کرم اللہ وجہہ کی مدد کرنا ضروری تھا۔ استیغاب میں لکھا ہے کہ جب ابو بکر کے ہاتھ پر بعیت کی گئی تو ابوسفیان علی کرم اللہ وجہہ کے پاس آئے

اور کہا یکیسی بات ہر کو قریش کا ایک چوتا گھر تم سے حکومت چین لے ڈا کی قسم اگر تم چاہتے ہو تو  
مختاری مدد کے لئے اتنے سوارا اور پیادے جمع کر دوں کہ مدینہ میں گھبھ نہ لے انتہی ملخصاً۔  
اور نجع البلاغ میں بھی یہی مضمون مفصل موجود ہے۔ انکو کشیر التحاد و فوج فراہم کرنیکا الہیان  
اسوجہ سے تھا کہ اکثر قبائل قریش عصوبت قومی سے ضرور آمادہ جنگ ہو جاتے۔ اور علی  
کرم اللہ وجہہ بھی سمجھ گئے تھے کہ ابوسفیان کی یہ باتیں صرف زبانی نہیں بلکہ صاحبینہم والادہ  
ہیں جو کہتے ہیں وہ کہ بتائیں چنانچہ اسی خطیں جماعتیہ کے نام سے لکھا ہے یہ عبارت موجود ہے  
**وانت تعلم و ان ابا لک قد قال ذلك ارادۃ حقیقت نتانا اللہ**

**ابیت تقرب بعهد الناس بالکفر مخافة الفرقة بین اهل الاسلام**  
یعنی تم جانتے ہو کہ مختارے والدے محبت جتنا کی غرض سے نہیں کہا تھا بلکہ اوس کا درم  
وارادہ کر لیا تھا مگر میں نے انکار کیا اس خیال سے کہا ہیں اسلام میں تفرقہ پڑ جائیگا۔  
دیکھئے ابوسفیان جیسے مدرب شخص بن کی وجہت تمام قبائل عرب میں سلم تھی اور انہیں کے  
تمابیر سے تمام عرب کے قبائل مذوق اسنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کرتے رہے۔ علی  
کرم اللہ وجہہ کو کمک دینے پر آمادہ ہو گئے تھے کو اسلام میں اوپنی وجہت ابویکر کے مقابلہ  
میں کچھ دستی بارعلی کرم اللہ وجہہ کی قومی وجہت اور اسنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے  
قرب قرابت اور رذاتی شجاعت اونکے تمابیر کے ساتھ ہوتی تو مسلمانوں میں ایک تبلکہ  
ضرور پڑ جاتا۔ مگر سبحان اللہ حضرت علی ہی کا حوصلہ تھا کہ اوس طرف توجہ تک نہ کی  
اور خلافت سے صاف انکار کر دیا۔ اب اسکے بعد وہ اپنی رظلومیت اور سبکی کی  
روایتیں کہ خلافت یعنی کی غرض سے آپ حضرت بی بی فاطمہ علیہا السلام کو برداشت ہلو  
لیکر ایک ایک کے گھر جاتے اور مدد کی ورخاست کرتے اور اس قسم کی روایتیں جو

آئندہ کسی موقع میں انشاء اللہ تعالیٰ لکھی جائیگی کیا صحیح ہو سکتی ہیں۔

اپنے دل کی بات یقینی کر کسی طرح خلافت سے سبکدوش رہیں اسوجہ سے بہت سی تبریزیں کہیں کہ کسی طرح اوس سے پہچاپ چھوٹے گر جو کہ تقدیر الہی میں ٹھیر چکا تھا کہ اس خلافت میں ہوں اسلئے مجبوراً قبول کرنا پڑا۔ دیکھئے پہلے صاف انکار کر دیا جیسا کہ ابھی معلوم ہوا اور لوگوں کو سمجھا دیا کہ مجھے خلیفہ بنانے میں مصلحت نہیں البتہ ذیرینا ذوق مختار سے حق میں اچھا ہے پھر نگاہ ہو کر فرمایا سیرا پہچاپ چھوڑ واس کام کیلئے کسی اور کو تلاش کرو جیسا کہ زنج البلاغہ صفحہ ۱۸۸) میں مذکور ہے۔ پھر جب دیکھا کہ وہ مانتے ہی نہیں تو مجبور ہو کر فرمایا کہ اگر اسی کو ضرور سمجھتے ہو تو اس کام کیلئے مسجد میں ایک عام جلسہ کرو تاکہ تمام علماء حاضر ہوں مقصود یہ کہ سب کی راستے کبھی مستحق نہ ہوگی اسلئے میدک کو موقع مجاہد کا جیسا کہ ناسخ التواریخ میں لکھا ہے وہی گفتہ داخن مغاریلہ حتیٰ نبایعہ قال ان کان ولا

دل من ذلک فقیہ المسجد دینے سبنتے کہا کہ ہم آپ کو کبھی نہ چھوڑیں گے۔ جتنا کہ اپنے ماخدا پر سعیت نہ کر لینے کے فرمایا اگر اسی کو ضروری سمجھتے ہو تو یہ تقریب مسجد میں ہو۔ گداو سماں تھیں جیسی فرمادیا کہ معلوم رہے کہ اوس مجمع میں اگر ایک شخص بھی خلافت کرے تو میں پھرستے بیعت نہ لون گا جیسا کہ ناسخ التواریخ صفحہ (۲۰۷) میں ہے وہ مجاہد میر المؤمنین در بدوفرمود کہ اگر ہمہ یک تن از بیعت من سرتا بد سردیں کار در خواہم آ در دانہتی۔ اور اسی سخن سے میں لکھا ہے کہ این عبادت گوید در دریز بیعت علی سخت بھیں کبود جو بسیار کس دراں

ابخیں حاضر بودند کہ پروردہ ارشاد راعی باقیت در گذرانید ہمیں گفتہ مجاہد ایک تن ازیں خواند اراں سر بر آردو سخنے ناہموار گوید وا میر المؤمنین علی بر سجد و پذیری بیعت نشود ناگاہ ہے کہ ہمچکیں بجا کے نامدار لا اگر بہ تمام رضا و رغبت بیعت کر دانہتی۔

دیکھئے وہ زمانہ کیسا تھا مscr کوفہ اور بصیرہ وغیرہ بناواد کے مختلف خیالات کے لوگ جمع ہوتے  
اور اہل بصیرہ چاہتے تھے کہ طلحہ رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنائیں اور اہل کوفہ کی غربت بر صریح  
کی طرف تھی اور طرز کارروائی سے بھر معلوم ہوتا تھا کہ ان حضرات کو بھی کسی قدیم خیال تھا  
اور اہل بصیرہ کی آمد و شد جو ابتداء سے آپ کے بیان تھی بعض کوتاہ اندیشیوں کو اس طرف توجہ  
والاتی تھی کہ محک اور بیاعث قتل معاذ اللہ آپ ہیں جس سے عام جوش پھیلا ہوا تھا۔  
موقع میں ٹلن غالب بلکہ تیعنی یہی تھا کہ ہزار ہزار مسلمان آپ کی مخالفت پر آمادہ ہو چکے  
غرض کے آپنے یہ ضرور خیال فرمایا تھا کہ اتنے مخالفین میں سے کوئی ایک تو ضرور ہی مخالفت  
اسلمی شرط لگادی کر اس مجمع غام میں سے کسی ایک نے بھی مخالفت کی تو ہبھ قبول خلافت  
میں ہرگز مجبور نہ ہو سکو گا۔ اب غور کیجئے کہ جب اتنی طرح سے مانع کے بعد بھی خلافت گئے  
پڑی ہو گی تو کس قدر آپ تنگیل ہوئے ہو گئے۔ کیا ایسے صرع صرع قرآن کے بعد بھی خیال  
ہو سکتا کہ آپ طالب خلافت تھے۔ صلی و جما سکی یہ تھی جو خود آپنے ایک خطبہ میں علی  
رسویں الشہاد بیان فرمایا جو ناسخ التواریخ صفحہ (۲۱) کی جلدی میں نقل کیا ہے لا ان

الله عالی من فوق سمائہ و عرشہ اُنی کنت کارہال اللوایۃ علی امة محمد  
صلی اللہ علیہ وسلم ساختہ اجتماع رأیکم علی ذلک لانی سمعت رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم يقول ایما وال ولی الامر من بعدی اقیم علی حد  
الصراط و نشت امملکتہ تھیفتہ فان کان عاد لابغاۃ اللہ بعذله  
وان کان جائز انقضی بہ الصراط یذا ایل مفاصلہ نثیہوی اللہ  
النار فیکون اول ملیلۃ بہ النار انفہ و حر وجهه ولکنی لما اجماع  
رأیکم لرسعنی ترک کم لینے خدا تعالی خوب جانتا ہے کیس اس بات کو کہہ بھیتا

کہ امت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر حکومت کروں اسلئے کنو دین نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شاہی ہے کہ فرماتے تھے جو شخص ہیرے بعد حاکم ہو گا قیامت کے روزیں ہر طرف پر کھڑا کیا جائے گا۔ اور فرشتے اوسکا نامہ اعمال کھولنے گے۔ اور حساب شروع ہو گا۔ حیراً گرا اوسکا عادل ہونا نہ ہو گیا تو خدا تعالیٰ اوسکو بخات دیگا۔ اور اگر ظالم نہ اب ہو تو دو ذرخ میں گر بیگا۔ جس سے جو زندہ اسکے جدا جدا ہو جائے گے۔ اور آگ پہلے اوسکی ناک اور منہ کو جلا لیگی غرض کہ اس حدیث کے سعادت سے میں خلافت کو نہایت کر دے سمجھتا تھا مگر جب تم سب نے اتفاق کر کے مجھی کو خلیفہ سانا چاہا تو میں مجبور ہو گیا اور تم سے علیحدہ ہونا مجھ سے نہ ہو سکا۔ انتہی۔

**ص ۲۲۴**  
اد نیج العلائقہ میں آپ کا قول نقل کیا ہے وانہم ما کانت لی فی العلائقہ

رَعْبَةٌ فِي الْوَلَايَةِ أَرْبَةٌ وَلَكِنَّكُمْ دُعُوكُونِي إِلَيْهَا وَجَلَمُونِي عَلَيْهَا يَعْنِي  
خدا کی قسم مجھے خلافت کی بالکل عزیت نہ تھی۔ اور نہ حکومت سے کوئی غرض تھی۔ لیکن تم لوگوں نے مجھے اوسکی طرف بلایا اور زبردستی مقرر کیا انتہی۔

یہ بے غبیتی اسی وجہ سے تھی کہ خلافت کی ذمہ داریاں نہایت سخت ہیں جسکا حال روتا۔

سابقہ میں آپنے بیان فرمائیا۔ غرض کہ خلافت کرنا آپ کو منظور نہ تھا اور یہ بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ سب مسلمان جس بات پر اتفاق کریں اوسکی خلافت کریں اسلئے پیش اال کیا کہ مسلمان اپنی خلافت پر ہرگز اتفاق نہ کر سکے جیسا کہ ابھی علوم ہوا کہ خود آپنے اسحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشین گوئی کی خبر دی ہے کہ لوگ اپکو خلیفہ نہ بنائیں گے۔ اس پیشین گوئی کے بعد وہ آپنے یہ شرط لگادی کہ جب تک سب اتفاق نہ کریں گے میں بیت خلافت نہ لونگا مقصود یہ کہ نہ سب اتفاق کر سکے نہ بیت لینے کی نوبت آیں گے۔ مگر مشیت ایزوی میں تو ٹھیک ہوا تھا کہ کہ آپ خاتم الانوار ہوں اس وجہ سے اوس وقت کسی نے خلافت ہی نہ کیا اوسکے بعد پیشین گوئی کا

نیجیہ کی خلافت

خود رہوا چنانچہ تمہیناً آدمی است آپکی امارت پر راضی نہ ہوئی اور آخری کام خلافت، ہی کا جھگڑا ادا  
بس سے مقصود خلافت جو شاعت اسلام تھا حاصل نہ ہو سکا۔ اس موقع میں آپنے ترک کرنا بھی  
مناسب نہیں سمجھا اسلئے کہ وہ عبادت تھی اور عبادت شروع کرنے پر لازم ہو جاتی ہے۔  
غرضکار آپنے جبر خلافت کو قبول کیا جس سے مقصود مسلمانوں کی خوشنودی تھی جیسیں  
خدا و رسول کی خوشنودی متصور ہے کہماقیل ۵

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| طریقیت بجز خدمتِ خلق نیست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | بتبیع و سجادہ دلتن نیست |
| <p>اب کہتے کہ خلافت کی رغبت اور شکایت خلفاء ملکہ کی روایتیں جو آپکی طرف منسوب<br/>کی جاتی ہیں کیا ان روایتوں کے مقابلہ میں وہ صحیح ہو سکتی ہیں؟ ہرگز نہیں۔ ورنہ لازم آئے<br/>کہ آپنے نعمۃ اللہ جو ٹوپی قسمیں کھا کھا کر صدر رت کے وقت اپنی بے غصیٰ بیان فرمائی۔<br/>آپ جانتے تھے کہ خلافت میں علاوہ جو آدھی اخروی کے دنیا میں بڑے بڑے مصائب<br/>پیش آئیوالے ہیں اسکی تصدیق ہم احادیث سے کئے دیتے ہیں ہن سے ظاہر ہے کہ کل شیش آنیوالے<br/>و اعماقت کی اطلاع آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آپکو دیدی تھی۔ ان احادیث کو درکیجئے<br/>کے بعد کوئی منصف مراجعاً نہیں کر سکتا کہ باوجود وہیان پیش آئیوالے مصائب پر مطلع<br/>ہوئے کہ آپ نے خلافت کو جو قبول کیا وہ بعینہ ایسا تھا جیسے فقر و فاقہ کو اختیار کیا یعنی بجز<br/>رضاب جو می خدا و رسول کے اُس سے اور کوئی مقصود نہ تھا۔ اور یہ جو خیال کیا جاتا ہے کہ اور وہ<br/>نے خلم کر کے آپ کی خلافت چھینی ان احادیث وغیرہ امور مذکورہ سے ثابت ہے کہ آپ کے<br/>نزدیک وہ ظلم تھا بلکہ زبردستی خلافت جو گلے ڈالی گئی وہ ظلم تھا۔</p> |                         |

نسائی بیج نے خصائص علی کرم اللہ وجہہ میں سینہ متصلح روایت کی ہے کہ کلیت جی می  
کہتے ہیں کہ میں علی کے پاس بیٹھا تھا کہ ایک سافر آیا اور کہا کہ اگر آپ اجازت دیں تو میں

پچھکہنا چاہتا ہوں جو نکل آپ لوگوں سے باتیں کر رہے تھے اس ملے اوسکی طرف توجہ زکی  
 وہ کسی کے پاس بیٹھ گیا اور سید واقعہ بیان کیا کہ میں عمرہ کے لئے گیا تھا۔ جب عائشہ رضی اللہ  
 عنہا کی خدمت میں حاضر ہوا تو اونھوں نے مجھ سے پوچھا کیا امتحاری طرف کوئی قوم ہے  
 جس کا نام حرب ریہ ہے اور انکو ترویج کیوں کہتے ہیں۔ میں نے عرض کی ایک مقام ہے  
 جس کا نام حرب ریہ ہے۔ وہاں کے لوگوں کو حرب ریہ کہتے ہیں فرمایا اور شخص کو خوشخبری  
 بخوبکہ انکو ہلاک کرے اگرابن ابی طالب جاہیں تو انکی خبر دیکتے ہیں۔ اسلئے میں اونھا  
 حال دریافت کرنے کو آیا ہوں۔ جب حضرت علی کرم اللہ و بہ نافع ہوئے تو پوچھا اجازت  
 چاہنے والا کہاں ہے وہ شخص پیش ہوا دریہ واقعہ بیان کیا آپنے فرمایا کہ ایک روز  
 میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر تھا اوس وقت سوائے  
 ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہا کے کوئی نہ تھا حضرت نے مجھ سے فرمایا اے علی امتحارا  
 کیا حال ہو گا جب فلاں قوم کے ساتھ مقابلہ ہو گا۔ میں نے عرض کی خدا رسول دنماڑیں  
 پھر مشرق کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ ایک قوم ادھرنگلے گی وہ لوگ قرآن پڑھیں گے  
 مگر اونکے حلق کے پیچے نہ اوتھر یجادین سے وہ ایسے نخل جائیں گے جیسے تیرشکار سے نخل جاتا ہے  
 اول میں ایک شخص ہو گا جس کا ہاتھ ناقص ہے اور اوس پر مشل سرستاں پارہ گوشت  
 ہو گا۔ پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے لوگوں کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا میں تھیں قسم دیکر  
 پوچھتا ہوں کیا میں نے تھیں اوسکی خبر نہیں دی تھی لوگوں نے کہا بیشک آپنے خبر دی تھی  
 فرمایا بھر تھم نے مجھے خبر دی کہ وہ اونیں نہیں ہے اور میں قسم کھا کر کہتا تھا۔ کہ وہ اون لوگوں  
 میں ضرور ہے اوسکے بعد تم لوگ اُسے کھینچنے ہوئے مجھ تک لے آئے اور وہ ویسا ہی تھا  
 میں طبع میں نے کہا تھا لوگوں نے کہا درست ہے فرمایا خدا اور اوسکے رسول نے سچ کہا تھا

اس مضمون کی اور رد اسیں بھی امام نسائی نے مختلف اسنادوں سے لکھی ہیں اور درود بری کتابوں میں بھی منکور ہے جن کا حاصل یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خوار کے واقعہ کا تفصیلی حال بیان فرمادیا تھا کہ فلاں قسم کے لوگ ہونگے اور فلاں مقام میں واقعہ پیش آئیں گا اور اوس کا انجام یہ ہو گا۔

اسی طرح حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے جنگ کی خبر بھی وہی تھی جنما پچ کنز العمال کی کتاب الفتن میں متعدد ردا تیں ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کرم اللہ عزوجل سے فرمایا کہ تم میں اور عائشہ رضی اللہ عنہا میں ایک واقعہ پیش آئیں گا۔ علی رضی اللہ نے پوچھا کہ کیا وہ واقعہ یہی شقاوت کا باعث ہو گا فرمایا ہیں لیکن اوس وقت اُنکو اُنکی اُن کی جگہ والپیں کر دو۔ ایک روز آپنے ازدواج مطہرات سے فرمایا تم میں وہ کوئی عورت ہے جو اونٹ پر سورا ہو گی اور اسکو دیکھ کر حواب کئے جو نکیں گے اور اسکے اطراف بہت سے لوگ مارے جائیں گے جب عائشہ رضی اللہ عنہا کا اونٹ حواب پر چھوڑا اور وہ انکے کئے جو نکنے لگے تو آپنے پوچھا کہ اس مقام کا کیا نام ہے لوگوں نے کہا حواب فرمایا میں یہاں سے لوٹ جاتی ہوں اسلئے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کیا حال ہو گا اوس عورت کا جسکو دیکھ کر حواب کئے جو نکیں گے لوگوں نے کہا آپ اصلاح کے لئے تشریف لائی ہیں۔ انتہی۔

چونکہ مشیت ایزدی میں اس جنگ کا واقع ہونا مقرر تھا اسلئے آپ اپنی یمنیں اور حضرت رضا ای ہوئی جیسی بہت سے لوگ مارے گئے اور حضرت کی بیشین گوئی پوری ہوئی۔ ام سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر فرمایا کہ بعض اصحاب المؤمنین خروج کر یا گی۔ عائشہ رضی اللہ عنہا نے یہ سن کر ہنس دیں

حضرت نے فرمایا دیکھو اے نبیرا! کہیں وہ تم ہی نہوں بھی علی رضنی اللہ عنہ کی طرف ٹرکر فرمایا  
کہ اگر تم سے اونچا کام متعلق ہو جائے تو اونکے ساتھ نرمی کرنا حاکم نے اس روایت کو ذکر  
کر کے کہا ہے کہ صحیح علی شرعاً یشخین۔

اس رضاۓ میں نبیر رضنی اللہ عنہ محی عائشہ رضنی اللہ عنہا کے ہمراہ تھے۔ اسکی بھی خبر  
حضرت نے پہلے ہی دی تھی۔ چنانچہ کنز الرعائی کی کتاب الفتن میں ہجہ کہ جب علی کرم اللہ عنہ  
اد ر عائشہ رضنی اللہ عنہا کے لشکر کی صفت آرائیاں ہوں اور دونوں لشکر قریب ہو گئے  
علیؑ نے آگے بڑھ کر آواز بیان نبیر ابن العوام کو بیکارا جب وہ روبرو آئے تو فرمایا میں  
تمہیں قسم دیتا ہوں کیا تم اوس روز کا واقعہ بھول گئے کہ فلاں مقام میں تم ہم درستا  
گفتگو کر رہے تھے اتنے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور تم سے پوچھا کیا تم  
علیؑ کو درست رکھتے ہو تو تم نے کہا وہ تو میری خلا اور بھوپی کے بیٹے اور میرے دین پر ہیں  
کیونکہ ہو سکے کا دن سے محبت نہ کھوں بھی مجھ سے فرمایا کیا تم اذن کو درست رکھتے ہوئے  
عرض کی کہ وہ میرے بھوپی کے بیٹے اور میرے دین پر ہیں کیا میں اذن کو درست نہ کھوئا  
یہ سن کر فرمایا اے نبیرا! و اللہ تم اونسے جنگ کرو گے اور تم ظالم ہو گے میں کہ نبیر رضنی اللہ  
عنہ نے قسم کھا کر کہا بشیک یہ واقعہ صحیح ہے میں بھول گیا تھا اب ہرگز آپ سے نہ اڑاؤں گا  
چنانچہ وہ اوسی وقت جنگ سے علیحدہ ہو گئے۔ انتہی۔

غرضنکہ شیعت الہی میں اونچا اس جنگ میں شریک ہونا مقدر رحمتاً سلے باوجود  
حضرت کی خبر دینے کے بھول گئے اور حضرت عائشہؓ کا اس جنگ کیلئے سخنان بھی اسی قسم  
کا تھا چنانچہ کنز الرعائی کتاب الفتن میں ہے کہ عروہ رج نے عائشہؓ سے پوچھا کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم سے نیادہ کیس کو درست رکھتے تھے فرمایا علی ابن طالب کو

اکہا پھر آپ نے اون سے بنگ کیوں کی کہا تھا رے باب نے تھاری ماں کو کیوں سخّل کیا تھا؟  
کہا تقدیر الہی تھی فرمایا بس یہ سمجھی تقدیر الہی تھی۔

اسی طرح معاویہ رضی اللہ عنہ کا باغی ہونا بھی علی کرم اللہ وجہہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سُن چکے تھے بلکہ اکثر صحابہ جانتے تھے کہ عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ سے حضرت نے فرمایا تھا کہ باغی جماعت تھیں قتل کر گئی چنانچہ اسیا ہی ہوا کہ وہ علی کرم اللہ وجہہ کے لشکر میں تھے اور معاویہ رضی اللہ عنہ کے لشکریوں کے ہاتھ سے شہید ہوئے الفرض جتنے دعائات ہوتی ہوئے تھے حضرت نے عام طور پر صحابہ کے رد بر دیان فرمادیئے تھے۔ چنانچہ کنز العمال کی تباہ الفتن میں خدیفہ رضی اللہ عنہ سے اس باب میں بذکر رواتیں مذکور ہیں۔ پہلا نکل کر وہ فرماتے ہیں کہ جتنے فتنے قیامت تک ہوتی رہے ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمادیئے تھے۔ اگر یہ چاہوں تو جتنے فتنے برداز قیامت تک ہوں گے جنکی ماحقی میں تین نویں اس سے زیادہ شخصوں کی مقداد ہوا ونکے نام منع ولدیت اور مقام تک بیان کر سکتا ہوں۔ اور فرمایا سب سے پہلا فتنہ عثمان رضی اللہ عنہ کا قتل ہے اور آخری فتنہ خروج وجال۔ جب خدیفہ اس تفصیل سے آئندہ آینوںے دعائات جانتے تھے تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ تو بطریق اولی جانتے ہوئے۔ کیونکہ کنز العمال کی متعدد روایتوں سے ثابت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی نسبت اکسلہم علماء فرمایا ہے ہی وجہ ہے کہ آپ برسنبر فرمایا کرتے کہ جو جا ہو مجھ سے پوچھ لویں جواب دیکھتا ہوں۔ اور حدیث ان احادیثہ العجم وعلی با بھا جو مشہور ہے اسی پر ناطق ہے۔ کیوں نہ جو خصوصیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ آپ کو تھی دو کسی کو ورنچی چنانچہ امام نسائی نے کتاب خصالہ علی میں روایت کی ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ میرت

سحر کے وقت میں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتا اگر حضرت نماز میں ہو تو  
 قویجان اللہ فرمادیتے جس سے میں اذن سمجھ لیتا درست طلب فرمائیتے۔ چونکہ حضرت علی کرم اللہ  
 امام الاولیا رہیں جیسا کہ ابو نعیم رح نے حلیۃ الاولیا میں یہ حدیث نقل کی ہے کہ آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حق تعالیٰ نے علی کو امام الاولیا مقرر فرمایا ہے انتہی۔ ایسے وجوہ  
 تقریباً کل سلاسل اولیا رام اللہ حضرت علی کرم اللہ وہ بہہ کے واسطے حضرت تک پہنچتے ہیں  
 اس لئے ضرور تھا کہ تعلیم روحاںی خاص طور پر آپ کو ہوتی چونکہ خلافت کبریٰ کے لوازم بھی اسی  
 متعلق ہیں اس لئے وقت خاص میں اوسکا حال بھی آپ کو ضرور معلوم کرایا گیا ہو گا۔ بخاری  
 یا مارکی قریوں سے ثابت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو اون وقاریع کی  
 خبر ضرور دی تھی جو آپ کے زمانہ میں بیش آئیوالے تھے۔ یہاں تک کہ خود آپ کی شہادت کی  
 خبر بھی آپ کو تھی۔ چنانچہ ابو سنان کہتے ہیں کہ ایک بار علیؑ سخت بیمار ہوئے میں عیارت کو  
 اور اسکی خطرناک حالت دیکھ کر کہا اے اسر المونین! اس بیماری سے مجھے خوف آتا ہے۔  
 فرمایا خدا کی قسم مجھ کچھ خوف نہیں اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جو صادق محدث  
 تھے اپنے مجھ سے فرمایا کہ تھیں ایک زخم ہیاں لگے گا اور ایک زخم ہیاں اور دونوں  
 پیٹیوں کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ ادن کے خون سے داڑھی زگین ہو جائیگی اس  
 روایت کو حاکم نے ذکر کر کے کہا ہے کہ یہ حدیث صحیح ہے۔ اور اپنے قاتل کو بھی آپ بخوبی  
 جانتے تھے جناب خواستیاب میں لکھا ہے کہ علی کرم اللہ وہ بہہ کے پاس عبدالرحمن بن عثمان  
 ایک روز آگر سواری طلب کیا۔ آپنے سواری دیکرہ شعر پڑھا۔ اے دیل حیاتہ  
 دیر یہ قتلے لئے میں تو اوسکی حیات چاہتا ہوں اور وہ میرے قتل کا ارادہ  
 رکھتا ہے اوسکے بعد فرمایا کہ یہی میرا قاتل ہے کسی نے کہا بھر آپ اسکو قتل کیوں نہیں کر لئے

آپنے فرمایا اسلئے کہ وہ ہنوز مر تک قتل نہیں ہوا۔

<sup>ص ۹۵</sup> مانع التواریخ میں لکھا ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام نے خبر دی و لقداً سبق دعوت علماً القراءون الـ اوی و ما ہو کائن الـ یوم الـ قیامۃ یعنی قیامت تک جو کچھ ہو شیو لا ہے اوس کا علم مجھ میں دلیعت رکھا گیا ہے اس سے تو صاف ظاہر ہے کہ خلفاء کے شلاش کی خلافت کا علم آپ میں پہلے سے دلیعت رکھا گیا تھا۔

غرض کے حب ہر ایک پیش آئیوالے دفعہ کا حال اخضارت صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ سے فرمادیا تو مکن نہیں کہ مسئلہ خلافت جو اہم اور ضروری تھا اوسکو آپنے فرمایا ہو حاکم خلفاء کے شلاش کی خلافت کی خبر بارہ ماہ میں جبوں میں آپنے دی ہے۔ چنانچہ یہاں چند روایتیں لکھی جاتی ہیں جن سے ظاہر ہو گا کہ خلفاء کے شلاش کی خلافت مشیت ایزدی میں مقرر ہو چکی تھی اور مختلف طریقوں سے حضرت نے بطور پیشین گوئی فرمادیا اور اونکی میح و ثنا بھی کی

مشکوہ شریف میں مسند امام احمد ترمذی اور ابو داؤد سے منقول ہے کہ اخضارت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خلافت بیوت تیس سال رہے گی انہی۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے دو سال۔ عمر کے دش سال عثمان کے بارہ سال اور علی اور امام حسن علیہما السلام کے چھ سال۔

از الـ اخـنـاء میں بخاری سے منقول ہے کہ اخضارت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں نے خواب دیکھا ہے کہ میں ایک کنویں پر ہوں اور اوس پر ایک ڈول رکھا ہو جس قدر خدا کے تعالیٰ کو منظور تھا میں نے اپنی کھینچا پھر اوسکو ابو بکر نے لیا اور ایک ڈول کھینچ گرا دنکے لکھنے میں کسی قدر صفت بھا پھر عترتے اوسکو لیا ادنکے تھیں

وہ موٹ بن گیا اور خوب سا پانی کیعنچکر لوگوں کو سیراب کیا انہتی۔ کتب سیر و تواریخ سے  
ظہر ہے کہ اس خواب کا پورا پورا نظہر ہوا۔

ستدرک حاکم میں یہ حدیث ہے کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح کی  
نماز کے بعد صحابہ کے طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ کسی نے کوئی خواب دیکھا ہے؟ ایک شخص نے  
عرض کیا کہ جب میں نے دیکھا ہے کہ گویا ایک ترازو آسمان سے اور تری ہے اور اوس کے  
ایک پل میں آپ تشریف رکھتے ہیں اور در در سے میں ابو بکر آپ کا پل پر بخاری ہو گیا پھر  
آپ اونٹا لئے گئے اور ابو بکر نیٹھی رہے پھر جس پل میں آپ تھے اوسیں عمر بھائے گئے۔  
ابو بکر کا پل بخاری ہو گیا پھر ابو بکر اونٹا لئے گئے اور اونکی عجھ غمان سمجھائے گئے عمر غمان  
بخاری ہو گیا پھر عمر اونٹا لئے گئے اور اونکے ساتھ وہ ترازو بھی اونٹھا لیگئی۔ یہ من کر  
آنحضرت کا پھرہ مبارک تغیر ہو گیا۔

ترازو کا اونٹھ جانا یہ تبلار ہے کہ مسلمانوں میں جو اعتدالی حالت تھی حضرت علیؓ  
کی خلافت میں نہ رہے گی اور افراط و تفرط ایسا شروع ہو جائیگی۔

ازالت اخفا میں ابو داؤد سے منقول ہے کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
فرمایا کہ آجکی رات ایک مرد صالح نے خواب دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ابو بکر  
پکڑتے ہوئے ہیں اور اونکے ساتھ عمر اور اونکے ساتھ عثمانؓ متعلق ہیں صحابہ نے تغیر دی  
کہ یہ حضرات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اول الامر ہونگے انہتی۔

ستدرک حاکم ہیں یہ روایت ہے کہ اش بن مالک کو بنی المصطلی نے آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں یہ دریافت کر شکیے لئے بھیجا کہ اپنے بعد ہم صدقات کس کو  
دیں ہے فرمایا ابو بکر کو پھر اونٹھوں پھوپایا اور کئے بعد ہے فرمایا عمرؓ کو۔ پھر پھوپایا اور نکلا بعد

فرمایا عثمان کو چھر سچھوایا اونکے بعد کسکو دیں ہے فرمایا اونکے بعد تھاری ہلاکی ہے۔ چونکہ آئندہ کے واقعات کا کشف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تھا کہ ایک جاعت کی شر پر درعا عدیہ کی طرف ہو جائیگی اس لئے آپ نے تعین خلیفہ کو مناسب نہیں سمجھا۔

ازالت انحراف میں سنن ابو داؤد سے مقول ہے کہ ایک شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ میں نے خواب دیکھا ہے کہ گویا ایک ڈول آسان سے اُترتا ابو بکر نے اوسکے دونوں لکڑیوں کو جواد سکے منہ پر لگی ہوئی تھیں پکڑ کر متوجہ اس اپانی پیاری چھر عرب کے اوہنہوں نے خوب سیر ہو کر پیا۔ چھر عثمان آئے اوہنہوں نے بھی سیری سے پیا۔ چھر علی آئے جب اوہنہوں نے اون لکڑیوں کو کپڑا تو دھکل گئی۔ اور کسی قدر بیانی اوسیں کی گرد آئتی یہ اشارہ ہے کہ تمام مسلمان آپکے قبضہ میں نہ آئیں گے۔

ازالت انحراف میں صحیح بخاری سے مقول ہے کہ ایک عورت حضرت کی خدمت میں آئی آپ نے فرمایا یہ کبھی آنا اوس نے کہا اگر آپ کو نہ پاؤں یعنی آپ کا انتقال ہو جائے تو کس کے پاس جائے فرمایا ابو بکر کے پاس آئتی۔ اس سے تعین خلیفہ مقصود نہ تھا بلکہ یہ معلوم کرنا منتظر تھا کہ ابو بکر پہلے خلیفہ ہونگے۔

ازالت انحراف میں مسدر ک حاکم سے نقل کیا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قریب میں ایک ختنہ اور اخلاف پیدا ہونیوالا ہے۔ صحابہ نے عرض کیا۔ چھر ہمیں کیا اتنا ہوتا ہے ہے فرمایا امیر اور اسکے اصحاب کی رفتار نہ چھوڑ دی کہ کر عثمان کی طرف اٹھا۔ فرمایا جسکا مطلب یہ کہ اوس وقت عثمان امیر ہونگا آئتی۔ اس سے ثابت ہے کہ عثمان کی خلافت میں جو مکتبہ چینیاں کی گئیں وہ اونکی معزدی کا باعث نہیں ہو سکتیں۔

ازالت انحراف میں مسدر ک حاکم اور جامع ترددی سے مقول ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم

عثمانؑ سے فرمایا اسید ہے کہ حق تعالیٰ تھیں ایک تینیں پہنائی کا جسکو لوگ اتنا دینا تھا  
گر تو اوسکو ہزار دن دینا انتہی۔ اسی وجہ سے عثمانؑ نے عزل کو قبول نہیں کیا۔  
عالیٰ شریف فرماتی ہیں کہ جب مسجد کی بنیاد ڈالی گئی تو سب سے پہلے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے پھر ادھر یا پھر ابو بکرؓ نے پھر عمرؑ نے پھر عثمانؑ نے یکے بعد دیگرے پھر ادھر کا پایہ میں لگاتے  
گئے۔ میں نے عرض کی یا رسول اللہؐ آپ ملاحظہ فرماتے ہیں کہ یہ لوگ کسی مدد آپکی کر رہے  
فرمایا اے عائشہؓ یہی لوگ میرے بعد خلفاء ہونگے۔ حاکم نے مستدرک میں اس روایت کو ذکر  
کر کے لکھا ہے کہ یہ حدیث صحیح علی الشرط المشتملین ہے۔

عالیٰ شریف سے روایت ہے کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میرے  
اصحاب سے ایک شخص کو بلاو میں نے عرض کی کیا ابو بکرؓ کو بلاو میں ہے فرمایا نہیں۔ پھر عرض  
کی عکروں کو بلاو میں ہے فرمایا ہاں۔ جب وہ حاضر ہوئے تو مجھے ارشاد ہوا کہ تم ادھر جاؤ  
میں ایک طرف ہو گئی اور حضرت اون سے آہستہ آہستہ پھر فرمانے لگے۔ میں یہ دیکھ رہی تھی  
کہ عثمانؑ کا پھرہ متغیر ہوا تھا۔ ابو سہلؓ جو عثمانؑ کے غلام ہیں کہتے ہیں کہ جب عثمانؑ گھر  
میں جوں کئے گئے تو یہ نے کہا کیا ان لوگوں سے ہم مقابلہ نہ کریں ہے فرمایا نہیں۔ بنی  
صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے ایک عہد لیا تھا جسکے مطابق اب میں صیر کرتا ہوں۔ حاکم  
نے مستدرک میں میرے روایت ذکر کر کے لکھا ہے کہ یہ حدیث صحیح الاستناد ہے۔ غرض کے  
خلاف ائمۃ شافعیہ کی خلافت کا حال آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات اور مختلف ائمۃ  
سے صحابہؓ کو سچی معلوم ہو گیا تھا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی رضامندی  
بھی ظاہر فرمادی تھی۔ اور صدیقؓ اکبرؓ کو نماز میں امام اور اپنا قائم مقام بنایا کر صحابہؓ

پریس بات ظاہر فرمادی کہ حضرت کے بعد انہی میں متقدما ہونے کی صلاحیت سے زیادہ تھے۔ اب یہاں یہ دیکھنا چاہئے کہ باوجود کی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جانتے تھے کہ ابو بکر خلیفہ ہونے کے لئے خاص طور پر حکم نہیں دیا کہ وہ اپنے بعد خلیفہ بنائے جائیں اسکی کیا وجہ ہے بات یہ ہے کہ جس حیز کا ٹھوڑا خود بخوبی ہونیوالا ہوا درسب اوسکو انہیں جو لطف اور عمدگی ہوتی ہے وہ جو بھی کار ردائی میں نہیں ہوتی۔

از الٰۃ الخفاۃ میں متدرک حاکم سے منقول ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک روز فرمایا کہ دوات اور شانہ کی ہڈی لا دُ تو میں بحیثیں ایسی بات لکھ دوں کہ اوسکے بعد تم پھر ہمیں گمراہ ہوں یہ کہ کہتا ہے منہ پھیر لیا پھر صحابہ کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ سو اسے ابو بکر کے دوسرے کو نہ خدا قبول کر بھیشاہیں ایمان انتہی۔ اوس زمانہ میں اکثر شانہ کی ہڈیوں پر بجائے کاغذ کے لکھا کرتے تھے۔ اسخوان شانہ منگوانے سے مقصود وصیت نامہ لکھنا تھا مگر جب دیکھا یہ کہ صدیق اکبرؑ خلافت کا معاملہ تقدیر ازالی ہیں طے شدہ ہے اس لئے اسکے لکھنے کو بے ضرورت سمجھا۔

حدیث قطاس پر جو افسوس ہوا تھا ہے کہ عمرؓ کا غذا لانے سے روک دیا اگر کا غذا لا یا جاتا تو معلوم نہیں حضرت کیا وصیت فرماتے ہو اس حدیث سے معلوم ہو گیا کہ یہی تحریر فرماتے کہ صدیق اکبرؑ خلیفہ بنائے جائیں بعض صحابہ جو حضرت کے هزار دل تھے تعیین نہ کر سکے اس سبب سے کہ ایسی نازک حالت اور شدت مرض میں حضرت کو اس کی تخلیف دینے کی کیا ضرورت ہوئی۔

از الٰۃ الخفاۃ میں متدرک حاکم سے منقول ہے کہ صحابہؓ نے عرض کیا کیا اجھی بات اک آپ کسی کو اپنا خلیفہ مقرر فرمادیتے۔ فرمایا اگر میں کسی کو خلیفہ مقرر کرتا اور تم لوگ اول اسکی

نافرمانی کرتے تو تم پر عذاب نازل ہوتا لوگوں نے عمرن کیا کہ علی کو آپ خلیفہ مقرر فرمائیں تو بہتر ہے فرمایا تم لوگ اذکوہ مقرر تکر دے گے اور اگر کرو گے تو اذکوہا دی وجہدی یا دوست جو تم کو سیدھی راہ پر لے چلے انتہی۔ یہ پیشین گوئی تھی جس کا نہ سو ریوں ہوا کہ علی کی خلاف میں ایسے جھگڑے پڑے کہ آپ کو ہبہ ایت اور اشاعت اسلام کی طرف توجہ کرنیکی نبوت ہائی بظاہر خیال ہوتا ہے کہ حضرت علی اہل بیت نبوی میں ہونے کی وجہ سے ابتداء سے انتہا تک آپ ہی کی خلافت ہوتی اور تیس برس جودت خلافت تھی جس کا اختتام کچھ دفات کے ساتھ ہو گیا تو اوس پوری حدت میں آپ ہی ایک خلیفہ رہتے تھے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یقین نظر تھا کہ آپ خاتم الانحصار ہوں جیسا کہ احادیث مذکور سے ظاہر ہے تیارخ الانحصار میں متدرک حاکم سے منقول ہے کہ علیکم سب سنتی و سنتہ الخلفاء

الراشدين المهدىين من بعدى اس سے ظاہر ہے کہ خلفاء سے راشدین یہ چاروں حضرات ہیں اس لئے کہ لفظ خلفاء راجح ہے اور جمع کے لئے کم سے کم سیار اور چاہیں انہی اسباب سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے مجھی ان حضرات کی خلافت راشدہ کو تسلیم کر دیا تھا کیونکہ آپ جانتے تھے کہ یہ خلافت ثبوت ہے اسیں خاتم ان اور استحقاق جو سلاطین میں دیکھا جاتا ہے کافی نہیں۔ چنانچہ جس حدیث میں الخلافة شائون سنتہ ہو اوسی میں لشو بعد ذلک هلاک بھی ہے۔ کیونکہ حضرت نے خبر دی تھی کہ تیس سال کی خلافت راشدہ کے بعد سلطنت ہو جائیگی سوا دس کا ظہور ضروری تھا اور اوسکی ابتداء کو ہوئی کہ عثمان شہید کئے گئے آپ بنوا میں ہونے کی وجہ سے آپ کی خلافت میں اس قبیلہ کے لوگوں کو ترقی ہوئی خصوصاً معاویہ تو پہلے ہی سے شام کی حکومت پر یا مورثے انہوں نے یہ خیال کیا کہ علی نے بغرض خلافت عثمان کو شہید کرایا اور قاتلوں کو تھے

میں بھی آپنے تامل فرمایا اسوجہ سے اور بھی یہ خال متحكم ہو گیا اور سلطنت شام آپکے مقابلہ آمدہ ہو گئی۔ اور یہیں سے کل سلطنت کی بنیاد پڑی چنانچہ خود معاویہ کا قول ہے کہ میں پہلا پادشاہ ہوں جیسا کہ استیعاب میں ادنکا قول نقل کیا ہے کہ انا اول الملوك خصائص کبری میں یہی سے منقول ہے کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نہ ہے کہ خلافت بتوت تین سال رہئے گی اوس کے بعد

خداع تعالیٰ جسکو چاہیگا ملک دیگا معاویہ کو جب یہ حدیث پہنچی تو کہا کہ ہم ملک ہی پر راضی ہیں۔ غرضہ حسب پیشین گوئی یعنی صلی اللہ علیہ وسلم مرد خلافت راشد ختم ہوئی اور سلطنت کے آثار کیاں ہوئے چنانچہ معاویہ نے اپنے لڑکے کو اپنا ولی عہد تقرر کیا جیسے سلاطین کا وstor ہے۔

تاریخ ائمہ اور خلفاء وغیرہ میں لکھا ہے کہ معاویہ نے یزید کے ولیعہد ہونے پر اہل شام سے بیعت لی۔ اوس کے بعد مردان کو لکھا کہ مدینہ والوں سے بھی بیعت لیجائے جیسا کہ جو ان نے خطبہ پڑھا کہ امیر المؤمنین نے مناسب سمجھا ہے کہ جس طرح ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما نے خلیفہ بنایا وہ بھی اپنے بیٹے یزید کو خلیفہ بنایا تاکہ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی پر عمل ہو عبد الرحمن بن ابی بکر رضی اللہ عنہما سن کر کھڑے ہو گئے اور کہا کہ یہ قیصر و کسری کی سنت ہے۔ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما نے نہ اپنی اولاد کو خلیفہ بنایا نہ اپنے اہل بیت میں سے کسی کو پھر معاویہ نے ابن عمر رضی اللہ عنہ کو بیان کیا کہ اسے ابن عمر اآپ نے کہا تھا کہ میں ایک ایسی رات گزرنا پسند نہیں کرتا جیسیں مجھ پر کوئی امیر نہ ہوا س لئے اب آپ یزید کی خلافت کے باوجود مخالفت کر کے مسلمانوں میں تفرقہ نہ ڈال لئے۔ اونھوں نے خطبہ پڑھا کہ مختارے پہلے جو خلفاء گزرے ہیں ادنکے بھی فرزند تھے باوجود کسکے

ادخنوں نے اپنے فرزند مکونیفہ ہیں بنایا بلکہ بہرادر اہل خیر کو اس خدمت کیلئے مستحب رہ کر  
محترار الراکا اونکے فرزندوں سے بہر تھیں ہے رہی فرقہ اندازی میں بھی ایک سلما  
ہوں جبکی نسبت سب کیاتفاق ہو جائیگا میں بھی ادکنا تابع ہو جاؤں گا۔

تاریخ الخلفاء میں مصنفوں ہیں ابی شیبہ سے شقول ہے کہ سید بن جہان نے فینہ  
سے کہا کہ بنی ایسہ کہتے ہیں کہ اب خلافت ہمیں ہے کہا ذرفاراکی اولاد جھوٹی ہے وہ یہ  
نہیں بلکہ بادشاہ ہیں اور بادشاہ بھی کیسے ہے سخت اور پہلے بادشاہ معاویہ ہیں۔

غرض کے قرابت کی وجہ سے ولیعہدا در جانشین ہونا سلطنت کا لازم ہے خلافت  
بتوت میں قرابت سے کوئی تعلق نہیں اسی وجہ سے علی کرم اللہ وجہہ نے ابو بکر رضی اللہ عنہ  
کو لائق خلافت تسلیم کر کے اونکے ہاتھ پر بیعت کی۔ چنانچہ ابن عبد الرحیم استیعاب میں

لکھا ہے کہ جب ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر لوگوں نے بیعت کی تو ابوسفیان علی الرحم  
وجہہ کے پاس آئے اور کہا کہ قریش کا ایک جو مومن گھر تم پر غالب آگیا خداکی قسم  
اگر تم چاہتے ہو تو میں بیعت کو سوار اور یادوں سے بھر دوں۔ علی کرم اللہ وجہہ نے

فرمایا تم سہیہ سلام اور مسلمان کے دشمن رہے اور اوس سے اونچا کچھ ضرر نہوا ہم نے

ابو بکر کو خلافت کے اہل اور لائق سمجھا ہے اسلئے اونکے ہاتھ پر بیعت کی انتہی۔

ذیکرہ ابوسفیان نے عام قاعدہ کے مطابق علی کرم اللہ وجہہ کو دوستانہ رائے

کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جانشین آپکو ہونا چاہئے جو ہم خاندان ہیں اور

اوس پر کمال ہمدردی ظاہر کر کے پوری مدد دینے کا وعدہ بھی کیا جس سے ظاہر ہے کہ

اوونچا یہ بیان زبانی نہ تھا جیسا ایک ایسا کیا جاتا ہے ورنہ اسوقت کوئی ایسی تدبیر سوچتے

کہ بنی ایسہ کو خلافت مل جائے۔ عمر عثمان غنی ذی المخیرین رضی اللہ عنہ بھی موجود سچ

جن کو اسلام میں بہت سے اعزازی حقوق حاصل تھے مگر علی کرم اللہ وجہہ کو غصہ اس بات پر آیا کہ باوجود اسلام لائیک عام قاعدہ اور قصب جاہیت سے کیا تعلق اور ایسی جھڑکی دی کہ بھر کبھی ایسی مشورت کا نام نہیں۔ اگر علی کے دل میں ذرا بھی مخالفانہ ہوتا تو ابوسفیان کو اس خیال سے کر عد و شود سبب خیرگر خدا خواہ ہے اپنے مشوروں شرک کرتے اور ایک ایسی جماعت بناتے جو مخالفت کے ساتھ شہرت پاتی۔ حالانکہ کتب حدیث و تواریخ سے یہ ہرگز ثابت نہیں ہو سکتا کہ کوئی ایسی جماعت اوس زمانے میں قائم ہوئی تھی۔

نماخ المواریخ میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا نامہ ہو سو مکمل معاصر نقل کیا ہے اوس صدر

یہ عبارت موجود ہے و قد کان ابوالٹ اتنی حین ولی manus ایا بکر  
 فقال انت احق بعدل محمد صلی الله عليه وسلم لهذا الامر وانا اعلم  
 لله بذلك على من خالفت عليا ثم أبسط يده لاث اراده حتى كدت  
 افعل وانت تعلم ان اباك قد قال ذلك اراده حتى  
 انما الذي ابديت لقرب عهد الناس بالکفر مخافة الفرقة بين  
 اهل الاسلام يعني جب ابو بکر کو لوگوں نے والی اور خلیفہ نا برا تو مختارے باب  
 ابوسفیان میرے پاس آئے اور کما کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپ زیادہ تر اس  
 امر کے مستحق ہوا وہیں ذمہ دار ہوتا ہوں کہ جو کوئی آپ کی مخالفت کر لیجایں اوس کی  
 سکونی گردنگا آپ ہاتھ پڑھائے پہلے میں آپ کے ہاتھ پر بیعت کر تا ہوں۔ مگر میں نے اسکو  
 قبول نہیں کیا تم جانتے ہو کہ مختارے والانے یہ بات کسی اور خیال سے نہیں کہی تھی بلکہ  
 جزم و ارادہ سے کہا تھا۔ گریٹر نے ہی اس سے اخبار کیا اسوجہ سے کہ لوگوں کے کفر کا زما

قرب مخاجمجھے خوف ہوا کہ یہ مسلمانوں میں بچوٹ نہ پڑ جائے انتہی۔

دیکھئے آپ صاف فرماتے ہیں کہ لوگوں نے ابو بکر کو والی بنالیا اور یہ بات بھی آئی تسلیم فرماتے ہیں کہ والی اور خلیفہ بنانے کا حق اعلیٰ درجہ کے لوگوں کو ہے جیسا کہ ناسخ التواریخ کی جلد سیوم میں ہے کہ امیر المؤمنین نے معاویہ کے نام خط لکھا جسیں یہ عبارت موجود ہے وانہ با یعنی للقوم الذین با یعنی ابا بکر و عمر و عثمان علی ہا با یعنی وہ علیہ فلم یکن الشاہدان یختار ولا للغائب ان یزد

قادما الشوری للهہاجرین ولا نصارفان اجتمعوا علی رجل سمع  
اما ما كان ذلك لله رضي یعنی ماتھ پران لوگوں نے بیعت کی جھنوں نے  
ابو بکر و عمر و عثمان کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اوسکے بعد نہ کسی موجود شخص کو حق ہے کہ وہ سر  
کو اختیار کرے اور زغالب کو حق ہے کہ اوسکو رکرے کیونکہ شوری کا حق ہبھاجرین فانہذا  
کو ہے اگر وہ کسی شخص پر اتفاق کرے اوسکو اپنا امام بتا لیں تو اوسی کی امامت پر رضا  
بھی راضی ہے انتہی۔

دیکھئے علیؑ کے ارشاد سے ثابت ہے کہ مہاجرین و انصار کو ابتداء سے خلیفہ بنانے کا حق  
اور خلفاء نسلیہ کو جو انہوں نے خلیفہ بنایا سو انکی خلافت سے خدا بھی راضی ہے اسی وجہ سے  
آن پسے کبھی خلافت کا دعویٰ نہیں کیا تاکہ خلافت مرضی آئی نہ ہو۔ اور نیج البلاعہ ص ۱۱۱  
میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا قول نقل کیا ہے کہ ما اختلافت دعوان ان لا کانت  
احل نہما ضلالۃ یعنی خلافت کے جب دو دعوے دار ہوں تو ایک ضرور گمراہی  
پر ہو گا۔ جب خلفاء نسلیہ کی خلافت بااتفاق اہل شوری مافقہ اور مرضی الہی کے مطابق  
ہو گئی اوسکے بعد دعوے کرنا ضلالۃ تھا اس لئے کبھی آپنے دعویٰ خلافت نہیں کیا۔

غرض کے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے خیالات ایسے نہ تھے جیسے دنیا داروں کے ہوا کرتے ہیں کہ کسی طرح خواہ جائے ہو یا نہ ہو حکومت حاصل کر لیں۔ آپ کا نقش نفیں خاص توجیات نبوی کے فیضان سے للہیت کے اوس درجہ پر ترقی کر گیا تھا کہ ہر شخص اپنے نفس پر اسکو قیاس نہیں کر سکتا آپ کو ہر کام میں اسلامی صلاحت پیش نظر رکھتی تھی۔ از الٰہ اخفا میں استیعاب سے نقل کیا ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کمی راتیں اور دن بیار رہے اس عرصہ میں جب نماز کا وقت آتا تو فرماتے کہ ابو بکر سے کہو کہ نماز پڑھا ویں پھر جب حضرت کی دفات ہوئی تو میں نے سوچا نماز علم اسلام اور قوام دین ہے اس لئے ہم اپنے دینوی معاملات میں بھی راضی ہو گئے جس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اونکو پسند فرمایا تھا اور اسکے ہاتھ پر پیعت کی اور تمام مسلمانوں کی طرح ادنیٰ اطاعت کرتے رہے۔ ہرچند بعض حضرات منصب امامت نماز کی توہین کر کے کہتے ہیں کہ امامت کوئی قابل و قوت چیز نہیں جس سے خلافت ثابت ہو سکے۔ مگر اہل انصاف اگر غور فرمادیں تو سعدهم ہو کہ قرآن حالیاً و خصوصیت مقامی فہم مطالب میں کس قدر دخل ہے۔ دیکھئے کوئی جلیل القدر بادشاہ دربار عالم میں کسی بزرگ کی قیظیم کے لئے اٹھ کر ٹراہو اور مسند چھوٹ کر علیحدہ بیٹھ جائے تو دیکھئے والوں کی نظر میں اوس بزرگ کی کیسی و قوت ہوگی اور امرا اور مقررین بارگاہ سلطنت کس ادب سے اوس سے ملیں گے۔ اب اگر کوئی خارجی شخص کہے کہ مسند سے اٹھ جانا کوئی قابل قدر بات نہیں سانپ بچھو کے آنے سے بھی اٹھ جاتے ہیں تو اس فقرہ میں بزرگ کی توہین توہو جائیگی مگر اصل واقعہ سے اسکو کچھ تعلق نہ ہو گا۔ ہر ہند قیام دلوں میں ہے مگر اوس قیام تعظیمی کا اثر عموماً اہل دربار پر اور خصوصاً مقرر بان بارگاہ شاہی

جو ہو گا انہی کا دل اوسے جانتا ہے جس سے اوس بزرگ کی تعظیم پر اونکے دل خود بخوبی مل چکے  
 اب غور کر کجھ کو مسجد بنوئی میں کبھی ایسا نہ ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہو جو  
 میں کسی کو امامت کرنے کا شرف حاصل ہوا ہو بلکہ کسی کو اوسکی آرز و تک نہ آئی ہوگی  
 اگر کہا جائے کہ اوس مقام کے شخص میں گویا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا وجود باوجود اتفاق  
 تو بے موقع نہ ہو گا۔ پھر جب حضرت بیماری کی وجہ سے وہاں تشریف نہ لاسکے اور نہ اس  
 کا وقت آگیا تو کسی یہ ریاست نہ ہو سکی کہ سجادہ خاص پر قیام کر کے بطور خلافت یا نیابت  
 خدمت امامت کو انجام دے حالانکہ علی کرم اللہ وجہہ کو اوس مقام سے خاص تعلق تھا  
 یہ نہیں کہ جنابت کی حالت میں بھی آپ کو وہاں سے گزرنے کا حق تھا اس کے سوا  
 قرب قرابت اور اہل بست ہونیکا جو شرف حاصل تھا کسی کو نہ تھا با وجود اسکے آپ سے  
 بھی نہ ہو سکا کہ اوس مقام میں گھٹرے ہو کر اوس خدمت کو انجام دیں۔ اب صد اصحاب  
 جن کو اقسام کی خصوصیتیں حاصل تھیں دم بخود اور اسی انتظار میں ہیں کہ دیکھئے کس کو  
 یہ شرف خلافت اور نیابت حاصل ہوتا ہو کہ اتنے میں ارشاد ہوا کہ ابو بکر اس خدمت کو  
 انجام دین۔ ہر چند بعض از دلچسپ طہرات نے اس انتخاب میں کلام کیا مگر اوس پر کچھ توجہ  
 نہ ہوئی بلکہ کمال عنایت سے پھر وہی ارشاد مکرر ہوا کہ ابو بکر سے کہو کہ وہ امامت کریں۔  
 پھر یہ انتخاباتفاقی طور پر ایک دوستی کے لئے ہی نہ تھا بلکہ جب تک حضور اُنہیں  
 اس عالم میں تشریف رکھتے تھے اُنہی کو اپنا تھا کم مقام فرمایا اور کبھی اونکی عزت افزائی  
 کی تھیں سے خود نے بھی اقتدار کی۔ غرمنک قرآن حالیہ کے مشاہدہ سے صدیوں اکبر رضی رعیۃ  
 کی کچھ ایسی وقعت صحابہ کے دلوں میں جمی کہ خلافت کے وقت کسی کو چون وہ جزا کی بخا  
 ہی نہیں اور علی کرم اللہ وجہہ جیسے مزاج داں اور رفتہ ناس اصحاب نے معلوم کر لیا کہ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی کو خلافت کے لئے منتخب فرمایا ہے جیسا کہ اس رتوت  
 سے ظاہر ہے۔ اور اگر بعض صحابہ مثل سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے کچھ کلام بھی کیا تو وہ  
 مقتضائے بشریت سے تھا کیونکہ وہ چاہتے تھے کہ الفصار میں حکومت رہے اور نہ خود طرح  
 ایام جاہیت میں حاکم تھے اسلام میں بھی رہیں۔ بخلاف صدیقوں اکابر کے کہ با وجود اوس  
 تخصیص کے آپ نے خلافت کا دعوی نہیں کیا ابتدہ حسب ارشاد بنبوی یہ صندور سمجھتے تھے  
 کہ خلافت قریش میں رہے اور منا ایار و منکم امیر کو جائز نہیں رکھتے تھے۔  
 صفحہ ۲۳  
 پنج البلاغہ (بلد ۲) میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کاظم نقل کیا ہے جو اہل مصر کے نام پر  
 سخیر فرمایا چنان سخرکھا ہے وکتابہ لہ علیہ السلام الی اهل مصر صع مالک  
 الا شتر لہما ولاہ اما رتها اما بعد فان الله سبحانہ تعالیٰ بعثت محمد  
 صلی اللہ علیہ والہ نذیر للعالمین و مهیمنا علی المرسلین فلم اصغف  
 علیہ السلام تنازع المسلمون لا مرن بعدہ فوالله ما کان یلقی فی رو  
 ولا یغطرون بمالی و ان العرب تنزع هذلا مرن بعدہ صلی اللہ علیہ والہ  
 وسیع عن اهل بیتہ ولا اهتم من خروہ عنی من بعدہ فما راعنی الا انتقال  
 الناس علی فلان پیا یعنی نہ فامسکت بیدی حتیٰ رأیت راجعة  
 الناس قل رجعت عن الاسلام یدعون الى محق دین محمد صلی اللہ  
 علیہ وسلم فخشیت ان لعن نصرہ الاسلام و اهلہ ان ارسے فیہ شلما  
 اوہ دلما یکون المصيبة علی اعظم من فوت ولا یتکرم التي انما هی  
 متنہ ایام قلائل یزول منها مکان کمایزوں السلب و کماینقشع  
 السحاب فنهضت فی تلک الاحداث حتیٰ زاح الباطل و نزہق

واطہمان الدین و تئھت کی یعنی علیؑ نے جب مالک اشتر کو مصرا کا والی بننا کر بھیجا تو اسے  
سامنہ اہل صرکے نام پر نامہ روانہ فرمایا کہ بعد حدود صلوٰۃ یہ معلوم کرو کہ خدا تعالیؑ نے محمد صلی اللہ  
علیہ وسلم کو سیوط فرمایا جب آپ اس عالم سے تشریف لی گئے خلافت میں لوگ چکڑنے لگے  
مگر خدا کی قسم مجھے خیال بھی نہیں آتا تھا کہ عرب خلافت اہل بیت کو خصوصاً مجھے نہیں کر کی  
دوسرے خاندان ہیں دیدینے پھر کیا دیکھتا ہوں کہ فلاں صاحب یعنی ابو بکر پر لوگ ٹوٹ  
پڑا ہے ہیں اور بیعت کئے جاتے ہیں اس سے میں گھبرا یا اور اسوقت تک بیعت سے ہٹ  
رو کا کہ بعض عرب مرتد ہو کر دین محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے مٹا نے کی تھکر کرنے لگے اسوقت مجھے  
خوف ہوا کہ اگر یہیں اسلام اور اہل اسلام کی مدد نہ کروں تو دین میں رختہ پڑ جائی گا یا وہ نہیں  
ہی ہو جائی گا اور اسوقت حکومت جانے سے زیادہ مجرم پر مصیبت ہو گی۔ درہ حکومت  
ذیوی چند دنہ شل سراب کے سریع الزوال ہے۔ اس خیال سے میں اُن نئے خیال کے لئے لوگوں  
کے مقابلہ میں کھڑا ہو گیا یہاں تک کہ باطل فرع ہوا اور دین باطنیان قائم ہو گیا۔

اس روایت سے کئی باتیں معلوم ہوئیں ایک یہ کہ علیؑ کرم اللہ و جہہ ابو بکر رضی اللہ عنہ  
کو اور اونکے پاٹھ پر سعیت کرنے والوں کو مسلمان سمجھتے تھے جیسا کہ فرماتے ہیں کہ اسلام  
اور اہل اسلام کی مدد کی اس سے ثابت ہوا کہ جو روایتیں پیش کی جاتی ہیں کہ آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے سامنہ ہی سوائے تین شخصوں کے کل صحابہ مرتد ہو گئے تو  
وہ بے اصل حفص ہیں جن کو غالباً اُبین سبانے بنایا ہو گا جس کا حال انشاء اللہ تعالیؑ قریب  
میں معلوم ہو گا۔ دوسری یہ کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کی خلافت کا زمانہ دین کے اطمینان  
اور استقرار کا زمانہ تھا جیسا کہ فرمایا زاج الباطل و زہق و اطہمان الدین  
تیسرا یہ کہ آپ نے طریق و غربت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاٹھ پر سعیت کی تھی اور عمومی مصلحت کے

لحاظ سے اپنی ذاتی حکومت سے دست بردار ہو گئے تھے۔ چونکی یہ کہ جس طرح تمام اہل سلام ابو بکر  
 رضی اللہ عنہ کی ماتحتی میں کام کرتے تھے آپ بھی کرتے تھے۔ پانچوں یہ کہ آپ ابو بکر رضی اللہ عنہ  
 کو خیر بحق سمجھتے تھے کیونکہ حق تعالیٰ فرماتا ہے وتعاونوا علی البر والتفوے ولا  
 تعاونوا علی الاثم والعدوان یعنی ایک دوسرے کی مد نیک کاموں اور تقوے میں کرو اور  
 گناہ وزیادتی میں مد نیک کرو چونکہ صاحب یقیناً مركب عدوان وزیادتی ہو  
 اس لئے اوسکی مد و اس نظر قطعی سے حرام ثابت ہو گی ہر چند یہ اسلام کی مد نکتی مگر ابو بکر  
 رضی اللہ عنہ کی خلافت کا استحکام اس سے ضرور ہوا اور علی کرم اللہ وجہہ کا تقویٰ ہرگز  
 اسکو گوارا نہیں کر سکتا تھا کہ غصب کا استحکام اور اوسکی تائید کریں۔ پھر اس پر  
 کی تعریف بھی صادق نہیں آتی اس لئے کہ خود علی کرم اللہ وجہہ تے فرمایا ہے کہ خلیفہ  
 بن امام مسلمانوں کا کام ہے جیسا کہ صحیح البلاعہ وغیرہ میں مصرح ہے جس سے ثابت ہے کہ اس  
 زمانہ میں خلافت مسلمانوں ہی کا حق سمجھا جاتا تھا کہ جسکو ہاں خلیفہ بناویں۔ اگر بالفہر  
 ابو بکر رضی اللہ عنہ اپنی خواہش سے خلیفہ بن پیٹھے بھی ہو تو اسکو جائز رکھنا یا نہ رکھنا  
 مسلمانوں کا کام تھا پھر جب انہوں نے جائز رکھا تو اپنا حق افسکو دیدیا اور مظاہر ہے  
 کہ جب صاحب حق کسی کو اپنا حق دیہے تو اوس کا مالک ہو جاتا ہے۔ بہ حال اس سے  
 ثابت ہے کہ جتنی روایتیں غصب خلافت سے متعلق بیان کی جاتی ہیں تعجب نہیں کہ  
 ابن سaba اور اوسکی کمیٹی والوں کی بنائی ہوئی ہوں۔ چونکی یہ کہ مسلمانوں نے ابو بکر کے  
 باعث پر بیعت بنی هجرہ کر کر اہ کے اپنی خوشی سے کی جیسا کہ فہم لاعنی الائشی ال manus  
 علی فلان یا یعنی نہ سے ظاہر ہے۔

اب رہی یہ بات کہ بعض روایتوں سے علی کی ناراضی معلوم ہوتی ہے سو اسکی وجہ

دوسرا ہے جسکو ازاں اخفاو میں مستدرک حاکم سے نقل کیا ہے کہ علی اور زیرِ حنفی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ادائیں ہمیں بوجعصہ آیا اوسکی وجہ یہ تھی کہ ہم خلافت کے مشورے ہیں شرکیب نہیں کئے گئے ورنہ ہم جانتے تھے کہ ابو بکرؓ تھن خلافت ہیں کیونکہ وہ غاریں حضرت کے رفیق تھے چون کی شان میں ثانی اثنین حق تعالیٰ نے فرمایا ہے اور اونکی شرف وزیر کی کو ہم جانتے تھے کہ حضرت نے اپنی زندگی ہی میں اونکو امام بتایا تھا۔

تاریخ اخفاو میں مستدرک حاکم وغیرہ سے مقول ہے کہ جب مہاجرین و انصار پر بیعت کر چکے تو ابو بکرؓ خلیل کے لئے منبر پر چڑھے اور حاضرین پر مکاہ ڈالی دیکھا کہ زیرِ حنفی اللہ نہیں ہیں اونکو بلوایا اور کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پھوپی زاد بھائی اور اونکے حواری اور حالت یہ کہ مسلمانوں میں تفرقہ ڈالنا چاہتے ہیں اونھوں نے کہا لا اثرب یا خلیفۃ رسول اللہ مطلب یہ کہ مجھ سے قصور ہو گیا اب سرزنش نہ کریں یہ کہ بیعت کر لی اوس کے بعد ابو بکرؓ نے پھر خور کیا تو علیؑ بھی نہیں ہیں اونکو بلوایا جب وہ تو فرمایا آپ کہتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا چچا زاد بھائی ہوں اور وادا بھی ہوں اور وادا یہ کہ مسلمانوں میں تفرقہ ڈالیں یہ سنتے ہی آپنے بھی لا اثرب یا خلیفۃ رسول اللہ کہ بیعت کر لی انہیں اس روایت کی تصدیق ناسخ التواتر تاریخ کی اوس روایت سے ہوتی ہے جو بھی مذکور ہوئی کہ علی کرم اللہ وجہ نے معاویہ رضی اللہ عنہ کو لکھا کہ با وجود دیکہ ابتداء میں ابوسفیان نے میرے ہاتھ پر بیعت کرنا چاہا تھا مگر میں نے اس خوف سے انکاگر کر دیا کہ مسلمانوں میں تفرقہ پڑ جائیگا اس سے ظاہر ہے کہ دعوے خلاف کی وجہ سے بیعت کرنے میں تعویق ہوتی تو خور آپ بیعت کر لئے اس سے ثابت ہے کہ تعویق کا سبب وہی تھا جو حاکم کی روایت سے ابھی معلوم ہوا۔

یہ حدیث کرنا اسی وجہ سے تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد صحابہ سب سے افضل ابو بکرؓ کو سمجھتے تھے جنما پڑا نالہ اخفا میں بخاری اور ابو داؤدؓ سے منقول ہے کہ محمد بن جعفیؓ حکتہ ہیں کہ میں نے اپنے والدینے علی کرم اللہ وجوہ سے پوچھا کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خیر الناس کون ہیں فرمایا ابو بکر رضی اللہ عنہ پھر لوچھا دنکے بعد فرمایا عمر رضی اللہ عنہ ازاں اخفا میں اکثر روایتیں مختلف طرقوں اور متعدد کتابوں سے نقل کی ہیں جن کا ضمون یہ ہے کہ انکی کرم اللہ وجوہ نے بارہا لوگوں کے سوال کے جواب میں اور خلبول میں یہی فرمایا ہے کہ ابو بکرؓ اور اونکے بعد عمر خیر الناس اور افضل ہیں ۔

اور استیعاب سے نقل کیا ہے کہ علیؓ نے علی رؤس الاشہاد فرمایا کہ جو شخص محظوظ کو

ابو بکرؓ او عمر رضی اللہ عنہما پر فضیلت دیگا میں اوسکو منفرتی کی حد مار ڈالے گا ۔

اور اوسی میں یہ روایت ہے کہ ایک روز علی کرم اللہ وجوہ نے لوگوں سے پہلے جنت میں شخص خبردوں کے بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی شخص اس امت میں سے پہلے جنت میں داخل ہو گا لوگوں نے خواہش ظاہر کی ۔ فرمایا پہلے ابو بکرؓ جائیگے اونکے بعد عمرؓ کسی نے کہا کیا آپ سے بھی پہلے یہ دونوں صاحب جائیں گے ہ فرمایا ہاں خدا کی قسم ہی بات ہے وہ جنت میں داخل ہو جائیں گے اور میں معاذ یہ کے حساب و کتاب میں رکا ہو ڈالے گا ۔

ازالت اخفا میں ترمذی اور ابن حجر سے منقول ہے کہ علی کرم اللہ وجوہ فرماتے ہیں کہ ایک روز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ جتنے میانز من اوصیہ لوگ

چھپلی امتوں کے اور اس امت کے جنت میں داخل ہونگے سب کے سید ابو بکرؓ و عمرؓ ہیں پر مکر فرمایا اے علی اتم اونکو اسکی خبر نہ دو ۔

ازالت اخفا میں شد امام احمد سے منقول ہے کہ جنگ جل کے روز علی کرم اللہ وجوہ نے

فرمایا کہ امارت کے باب میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی بات قرار نہیں دی بلکہ جو کیا ہے اپنی رائے سے کیا ہنا پچھے ابوبکر خلیفہ بناء کے خدا کی حمت ابو بکر ہوا نہ ہوئے دین کو قائم کیا اور خود نے بھی اوس پر استقامت کی اون کے بعد عمر خلیفہ ہوئے خدا کی حمت عمر پر ہوا و نہوں نے دین کو خوب قائم کیا اور خود نے بھی استقامت کی یہاں تک کہ دین نہایت آسائش میں رہا۔

ازالت انخلاف میں مستدرک حاکم سے منقول ہے کہ علی کرم اللہ وجہ فرماتے ہیں کہ دین میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سابق ہیں اور دوسرے ابو بکر اور تیسرا عمر اذن کے بعد فتنہ نے ہم میں بدنظمی ڈال دی خدا تعالیٰ جسکو چاہیکا معاف کر لے گا۔

تاریخ الخلفاء میں یہ روایت ہے کہ جب علی کرم اللہ وجہ صبرہ تشریف لیگئے این کو اور قوس ابن عباد نے پوچھا کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خلافت کیلئے آپ کو ولیعید مقرر فرمایا تھا ہب کہا اگر مجھے بنی صلی اللہ علیہ وسلم و ولیعید مقرر فرماتے تو ابوبکر و عمر رضی اللہ عنہما کو آپکے منبر پر کھڑے رہنے نہیں اور اپنے ہاتھ سے اونکو قتل کرتا اگر یہ ہو لے اس چادر کے میرا کوئی رفیق نہوتا۔ لیکن بات یہ ہے کہ حضرت ناگہاں قتل نہیں کئے گئے اور نہ مرگ مفاجات سے آپ کا انتقال ہوا بلکہ کئے رات دن بیمار رہے اور نماز کے وقت موذن آکر نماز کی خبر دیتا اور آپ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو امارت کا حکم فرماتے حالاً تک میں کی دہان موجود ہوتا اور مجھ کو ملاحظہ بھی فرماتے اور با وجود یہ کسی بیوی نے اس باب میں کچھ کہا بھی تو اون پر خفا ہو کر ابو بکر رضی اللہ عنہ ہی کو امامت کا حکم دیا۔ پھر جب حضرت کا انتقال ہوا تو ہم نے اپنے معاملہ میں غور کیا دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے دین کے معاملہ میں ابو بکر رضی اللہ عنہ کو پسند فرمایا تو ہم نے اپنے دین کے معاملہ میں بھی

اوہی کو اختیار کیا کیونکہ ناز صل اسلام و رقوم دین ہے اسلئے ہم نے ابو بکر رضی اللہ عنہ کے  
ماخیر پر جیت کی اور وہ اوسکے اہل بھی تھے اس لئے کسی دو شرکتوں نے بھی اس باب میں  
اختلاف نہ کیا پھر میں نے اونکا پورا حق ادا کیا اور اونکی اطاعت کی اور اونکے شکریں  
شریک ہو کر جنگ کی جب وہ کچھ دیتے تو میں لے لیتا۔ اور جنگ پر صحیح توجہ اتنا اور اونکے  
روبرو اپنے ماخیر سے حد مارتا پھر عمر اور عثمان رضی اللہ عنہما کے ماخیر پر سبیت کی اور یہ:  
کام اونکے وقت میں بھی کرتا رہا انہیں حضرت علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ ابو بکر کی  
خلافت میں کسی نے اختلاف اور کلام نہیں کیا اس سے پوری پوری تصدیق آپ کے  
اوس قول کی ہوتی ہے جو نبی البلاعہ ص ۹ میں ہے من اصلح بینہ و بین اللہ عزیز  
الله مابینہ و بین الناس ومن اصلح امر اخرته اصلح اللہ له آمر دینا  
ومن کان له من نفسه و اخذ طلاقان عليه من الله حافظ یعنی جس نے  
اپنے اور خدا کے درمیانی معاملات کو درست کر لیا تو خدا استعمالی اوسکے اور لوگوں کے درمیانی  
معاملات کو درست کر دیتا ہے اور جس نے اپنی آخرت کا کام درست کر لیا خدا استعمالی اوسکے  
دو سیوی کاموں کو درست کر دیتا ہے اور جس کے لئے اوس کا خود نفس و اغاظہ ہو تو خدا استعمالی  
ایک نگہبان اوس پر مقرر فرمادیتا ہے جو لغزشوں سے او سکو محفوظ رکھتا ہے۔ اس سے  
ظاہر ہے کہ ابو بکر سے تمام صحابہ جو راضی تھے اوسکی یہی وجہ تھی کہ خدا استعمالی کو اونھوں نے  
راضی کر لیا تھا۔

یہ چند روایتیں گویا شستے نمونہ از خوارے ہیں اونکے سوا اور یہ سی روایتیں  
کتب احادیث میں مذکور ہیں جن سے ظاہر ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ ابو بکر صدیق  
اور عمر فاروق رضی اللہ عنہما کو اپنے سے فضل اور متbenh خلافت سمجھتے تھے اور اونکی

اطاعت کو اپنا فرض منصبی جانتے تھے۔

اب چند آپاں بھی دیکھ لیجئے جن سے خلافت کے راشدین کی خلافت کا ثبوت ہوتا ہو یقیناً تھا۔  
 فرماتا ہے هو الذی جعلکم خالائقاً لف الارض ورقع بعضکم فوق بعض درجا  
لبللوکو فیما اتاکھینے ہی اللہ ہر جنے تھیں نہیں میں خلیفہ بنایا اور بعض کے درجے بعضوں سے  
 بلند کئے تاکہ آنے والے بعض میں اول درجہ میں جو بعض یا ہو دیکھاں آئی شرفیں گویا یقیناً پہنچانی  
 اظہار فرمائے ہے کہ ہم نے مسلمانوں کو زمین کے خلیفہ بنائے جن میں سے بعضوں کو مدار حق قا  
 عطا فرمائے خلفاء کے راشدین کی طرف اشارہ ہے اور ارشاد ہے کہ بعضوں سے خلافاء  
 کی آزمائش ہے چنانچہ خلفاء کے راشدین اس آزمائش میں کامل عیا ثابت ہوئے جیسا کہ  
 کتب سیروتوایخ سے ظاہر ہے۔ انہوں نے ہر کام میں مرضیات الہی کی اسقدرت پاپنڈی  
 کی کہ باوجود سلطنت کے فقر و فاقہ کو اختیار کیا۔ مسلمانوں کی قیل التعداد جماعت کے ساتھ  
 اسلام کے حدود و اتنے بڑھائے کہ بعد ولے کو قدر اسلام بھی انکی پوری حفاظت نہ کر سکے  
 ان حضرات کی کارگزاریوں کا کوئی انعام نہیں کر سکتا۔ تفہیم الحجاج الصادقین جو حضرات شیعی  
 معتبر تفسیر ہے اس سے مولوی محمد جبار انگلی خاں صاحب المصنف تذکرۃ الخلفاء شکوہ آبادی  
 نے آیہ موصوفہ کی تفسیر میں نقل کیا ہے کہ یہ تقدیر خطاب بالہل ایمان است کہ امرت  
 معنی آنست کے مومنان شما را تحلیفہ لگادشتہ گردانید۔ اور اسی میں یہ بھی لکھا ہے  
 کہ آیہ تحریٰ من شفاء کے تحدیت میں مہناج الصادقین میں لکھا ہے کہ مراد عزت بالہل است  
 باستیلائے دیار عرب دعجم درماد ذلت اہل فارس در دوم وغیرہ اہل ایمان از کفار ارم  
 جس تبصریح حضرات شیعہ ثابت ہے کہ خلفاء کے راشدین بلکہ جمیع صحابہ کو خدا کے تعالیٰ نے  
 خلفاء بنایا اور ان کو عزت دی تو ایسے معزز خلفاء کی توہین و تذلیل کرنا اور انکی خلافت کی

غصبی خلافت کہنا کیونکر جائز ہوگا۔

قول تعالیٰ ولقد كتبنا في المزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادی الصالحون تذکرہ الخلفاء میں تفسیر مہاج الصادقین سے نقل کیا ہے:  
سعید ابن جبیر و مجاہد و ابن زید گویند کہ مراد یہ زبور از خس کتب منزلہ ہے ذکر لوح محفوظ یعنی درجہ صحیح کتب آسانی نوشته ایم پس اتنا کہ درجہ محفوظ ثابت کردہ بوجم یعنی حکم کردہ ایم کہ زمین دنیا را بندگان ماکہ امت پیغمبر اخراً زماں اندیش براث گیرند یعنی پر فتح و نصرت و اجلائے کفار دراں تصرف نہیں۔ بنابر قول تعالیٰ لین پڑھو علی الہ کلہ و ان رحمۃ رسلت صلی اللہ علیہ وسلم مردی است کہ فرمود ذوقیت لیلارض

فاریت مشارقاً و مغاربها و میلخ ملک اصتنی ما ذوی منهاین فرا  
اور وہ شدہ برائے من ہمدرمین پس بخودہ شدم برشمارق و مغارب آں وزو و با کو برسد طلاقہت من آں مقدار کفر ایم آور وہ شدہ برائے من از زمینے۔ دیکھئے اس آنحضرت سے ثابت ہے کہ جو حضرات ان ملکوں کو فتح کر کے بحسب وعدہ الہی انکے دارث ہوئے وہ سب صلح ارتھے جسکی تصدیق علامہ مولف مہاج الصادقین نے بھی کی ہے سکیون جنکو خود خدا تعالیٰ عبادی الصالحون فرمادے انہیں کوں کلام کر سکتا ہے اب دیکھئے کہ کل فتوحات خلق ارٹ شمشہ ہی کے زمانے میں ہوئے۔ جنکی عزت افزائی میں خدا تعالیٰ فرمائے کہ عبادی الصالحون یعنی وہ خاص میرے صلحاء بندے ہیں انکو مرتد کافروں غیرہ کہنا کہ قدر بے ادبی ہوگی اور جنکی اطاعت کر کے صحابہ نے یہ وراثت حاصل کی انکو اولیٰ الامر واجب الاتباع نہ سمجھنا اور یہ کہنا کہ اطیعی اللہ واطیعی الرسول و اولیٰ الامراض کے رو سے علی کرم اللہ واجب واجب الاتباع تھے سب ناس کی پیشہ

مخالفت کی جس کی وجہ سے صلحان کا اطلاق ادن پر نہیں ہو سکتا کس درجہ پر موقع ہو گا۔

قول تعالیٰ للذین ان مکنا هم فی الارض اقاموا الصلوٰۃ والوَلَاکَة

امر وایا ملک رفت و نهوا عن المُنکِر تحریم وہ لوگ یعنی مہاجرین اگر حکم وقت  
بنا کر زمین میں ہم اونکے پاؤں جائیں تو وہ نماز کو قائم کرنے لگے اور لوگوں کو  
اچھے کاموں کا حکم کرنے لگے اور بُرے کاموں سے منع کرنے لگے۔ یہ آیت شریفہ مہاجرین کے  
شان میں نازل ہوئی کیونکہ شروع آیت یہ اذن للذین یقانتلوں بالهم ظلموں

وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِ مَلِقٌ إِنَّ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ لَا

ان یقولا ربنا اللہ یعنی جن مسلمانوں سے کافر رہتے ہیں اور انکو مجھ کافروں سے  
لڑنے کی اجازت ہے اسوا سطہ کراون پڑھمہو۔ ہے اور کچھ شک و شبہ نہیں کا اساد  
مدود کرنے پر قادر ہے وہ لوگ صرف اتنی بات کہتے ہیں کہ ہمارا رب اللہ ہے ناحق اپنے ھر دو  
سے نکالے گئے انتہی۔ اسکے بعد الذین ان مکنا هم لا یا ہے۔

اہل بصیرت اس آیہ شریفہ سے سمجھ سکتے ہیں کہ جس وقت حق تعالیٰ نے مہاجرین کی  
ظالمویت اور حقانیت کے سخاط سے انکو جہاد کی اجازت دی۔ اوس وقت جانتا تھا  
کہ یہ سلسلہ ختم نہ ہو گیا اوس وقت تک کہ عرب و حجم داخل حدود دا سلام نہ ہو لیں اور وصال و فقا  
انکو یا طنی تائید دی جائیگی۔ اور جن کے ہاتھوں پر جو فتوحات ہو نیوالے تھے۔ وہ سبکے  
سب پیش نظر تھے۔ ہر چند کس مصلحت سے اونکے نام نہیں بتائے گئے مگر اس امر کی تصویح  
فرما دیکھی۔ کہ جو مظلوم گھر دل سے نکالے گئے اس درجے کے ہیں۔ کہ اگر انکو خلافت  
دی جائے تو عمدگی سے اوسکو انجام دیں گے۔ پھر جب وقت اوس کا آگئا تو غیبی سبکے  
دلوں میں القاء ہو گیا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو خلیفہ مقرر کر لیں۔ چنانچہ ایک ہی محبت میں

یہ معاملہ ملے ہو گیا۔ حالانکہ مختلف قبائل مختلف مذاجوں کے خود سرہنیاں بند لوگ ہاں جمع تھے اور مختلف فقیہین بھی ہوتی رہیں۔ مگر تھوڑے ہی عرصہ میں وہ جنگ لڑ لئے ہو گیا۔ جو تیرہ سو سال ہے اب تک ٹھے نہیں ہوا اور نہ آئیں ہے اوسکے ٹھے ہونے کی اسید ہے۔ اس تھوڑی حدت میں اتنے بڑے ہتھیم بالشان و خطرناک امر کا ٹھے ہونا بغیر اسکے کہ من جانب اللہ تائید و القا ہو ممکن نہیں۔ اسی کا نام فلتہ ہے جس کی خبر عرضی اللہ عنہ نے دی ہے۔ کانت بیعة ابویکر فلتہ و قی اللہ امسیلمین شرہائیے ابو بکر کے ہاتھ پر جو سمعیت کیا گئی تھی بے سوچے سمجھنے ناگہانی تھی۔ مگر اوسکے بڑے اثر سے خدا نے تعالیٰ نے مسلمانوں کو بچا رکھا۔ کیوں نہ وہ تو القاریب اپنی تھادیاں شرک کیا دخل۔ اس ناگہانی بیعت کی وجہ یہ تھی کہ خدا نے تعالیٰ کو منظور تھا کہ ابویکر خلیفہ مقرر ہوں۔ اسوجہ سے کسی کی کھچ پہل نہ سکی۔ اور تو میں عموماً آپ کا القا ہو گیا اور سب نے بطب خاطر بے چون و چرا اوسکو ان لیا۔ ایکی خبر آئی کہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی دی تھی جو سلم شریف کی حدیث سے ظاہر ہے کہ فرماتے ہیں یا نی اللہ و امومتوں الا ابویکر ذکرہ فی المشکوۃ یعنی نہ خداستے ابویکر عرضی اللہ عنہ کے سوا کسی کے خلافت سے راضی ہو گا اور نہ اہل ایمان۔ وہ سب درسرے کی خلافت کا انکار کر دینگے۔

دیکھئے یہہ آیہ شریفہ جس وقت نازل ہوئی تھی اوس وقت مالک رقبو وضہ اسلامیہ سے کوئی مالک مسلمانوں کے قبضہ میں نہ تھا چنانچہ ان مکنانہ عرفی لا ارض پڑھائے تھے اور بھی ہرگز اوس حالت میں خداستگی چاہیجیں کی نسبت اپنا اطمینان ظاہر فرماتا ہے۔ کہ اگر ہم انکو حکومت دیں اور مالک پر قابض کر دیں تو وہ اچھے کاموں کا حکم کر دیگے اور گرسے کاموں سے منع کر دیگے۔ اب اگر خیال کیا جائے کہ ابویکر عرضی اللہ عنہ کی خلافت خدا و رسول کی فرسی

خلافت تھی اور علی کرم اللہ و جہہ تھی خلافت تھے جس کا مطلب یہ ہوا کہ ابو بکر کو خلیفہ بنانا سُنّۃ  
اور علی کرم اللہ و جہہ کو خلیفہ بنانا معروف تھا تو لازم آئیا کہ ان لوگوں نے ذمہ امر بالمعروف  
کیا نہیں عن المنکر کی اور خرابی اور فساد کا نفع بودیا۔ توجب اصل ہی منکر اور فاسد ہو تو ظاہر  
ہے کہ اوسکے ثمرات کل اوسی قسم کے اور بناء الفالساد علی الفاسد ہونگے۔

اب غور کیا جائے کہ حق تعالیٰ تو فرماتا ہے کہ ان لوگوں کو حکومت دیں تو وہ امر بالمعروف  
اور نہیں عن المنکر کر سکنگے اور خیال یہ کیا جائے کہ اوپھوں نے کچھ بھی ذکیا بلکہ اوسکے خلاف کیا  
تو یہ نیال اوس طبقیان آئی کے مقابلہ میں کس قدر بد نہ اور حیرت انگیز ہو گا۔ غرض کوئی  
زمانہ میں ملک اونکے قبضہ میں دیا جا رہا تھا اور اسلامی فتوحات ہو رہے تھے اوس وقت  
جنکو اوپھوں نے خلیفہ بنانے کا حکم کیا وہ جب نص قطعی امر بالمعروف تھا۔ اور اگر اونکے  
خلافت میں کسی دوسری کو خلیفہ بنایا کسی نے ارادہ کیا ہو گا جس سے اوپھوں نہ منع کیا ہو  
تو وہ بھی عن المنکر بختمی۔

قوله تعالى وَعَلَى اللَّهِ الَّذِينَ أَصْنَوْا مِنْكُمْ وَأَعْمَلُوا الصَّلَاحَتِ لِيَسْتَخْلَفُنَّهُمْ

فِي أَكْلِ رِضْنِ كَمَا اسْتَخْلَفُتِ الظِّلْفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلِيَمْكُنْ لَهُمْ دِينُهُمْ  
الَّذِي أَرْتَضَنِي لَهُمْ وَلِيَدْلِلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خُوفُهُمْ إِذَا مُنْذَأُ بِعَذَابٍ وَنَذِي  
لَا يُشَرِّكُونَ بِي شَيْئًا أَرْتَجِيهُ وَعِدَهُ دِيَالِ اللَّهِ نَّبَّوْجَلُوكَ تَمَسْ إِيمَانَ لَائِي اُدْرِنِي كَمَكَيْ  
الْبَتَّةَ حَامِكَرِيگَا انکو ملک میں جیسا کہ حاکم کیا تھا ان سے اگلوں کو اور جا و گیا انکو دین انکا  
جو سپند کر دیا انکے واسطے اور دیگار انکے در کے بد لیں امن وہ میری بندگی کریں کے  
شرکیک نہ کر سکنگے میرا کسی کو نہیں۔

مذکورة اخلاقاً میں لکھا ہے کہ مہلچ الصادقین جو شیعہ کی کتاب ہے اسیں لکھا ہے

لیستخیل فنهم ہر آئینہ خلیفہ گرواند ایشان را ایں جواب قسم مضمرا است تقدیرہ دعا اللہ  
واشتم لیستخیل فنهم طلب یہ کہ خدا تعالیٰ قسم کھا کر فرمایا کہ صحابہ کو زمین کا خلیفہ بناؤ  
اسکے بعد لکھا ہے کہ دنادک فرستخیل تعالیٰ و عددہ مومنان و فامنورہ جزا عرب و دیار  
کسری دبادوروم بدیشان ارزانی داشت ولیمکن لہم ہر آئینہ ممکن ف ثابت ساد  
دیاقوت گرداند برائے مومنان صلاح دینہم دین ایشان را مراد دین اسلام است۔

الذی ارتضی لہم آں دینے کے پسندیدہ و برگزیدہ است برائے ایشان یعبد و نی  
لایشر کون بی شیعہ ایسے خلافت و حکومت وجاه ایشان را از توحید و عبادت بازدا  
ایں دلیل اعجاز قرآن و محبت صحت بحوث آں قد وہ عالمیان است چاں اخبار است اذ  
و معلوم نمی شود مگر بوجی۔

و یکی ہے خدا تعالیٰ نے قسم کھا کر فرمایا کہ صحابہ کو خلافت دیگا اور جو دین کے پسند فرمایا آئیں  
انکو ثابت قدم کر گیا اور با تفاق شیعہ و سنی بر دعده اسی زمانہ میں پورا ہوا جیسا کہ شہنشاہ اصالت  
سے ابھی معلوم ہوا یعنی بمصداق لیستخیل فنهم فی الارض کے مهاجرین میں آبوبکر اور  
عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کو حق تعالیٰ نے خلافت بھی دی اور بلا دعرب و عجم وغیرہ کو انکے زیر نام  
بھی کیا کیونکہ انھیں حضرات کی چہد حکومت میں یہ ملک فتح ہوا ہے۔ اور بمصداق لیمکن  
لہم دینہم کے انکو اور انکے ہاتھ پر بیعت کرنیوالوں کو دین میں ثابت قدم بھی کیا ورنہ  
عرب و عجم پورپ اور افریقیہ کے کروڑ ہا کفار کے مقابلہ میں جنہی صحابہ کی ہستی ہی کیا جو سر برپہنچے  
اور بمصداق لیبیل لنهم مزمع دخویفہ امنا گئے جو خوت انکو مقابل عرب اور  
سلطین عجم اور پورپ اور افریقیہ سے تھا اسکو درفع کر کے انکو مطہر نیا دیا۔ اب ان مدد و دل  
کے پورے ہونیکے بعد یہ کہنا کہ مسئلہ امامت کا فیصلہ نہ ہوا اور بغیر امام برحق کے یہ سب کام ہو

یا یہ کہنا کہ سب وعدے تو پورے ہوئے مگر خلیفہ بنافے میں غلطی ہو گئی اس آئیہ شرفیکے کس قدر خلاف ہوئے جاتا ہے۔

منہاج الکراۃ جو حضرات شیعہ کی معتبر اور منتمی علیہ کتاب ہے اسکی ابتداء میں لکھا ہے

کہ مسئلہ الامامة الی کی میحصل بسبب ادراکہ ایں درجۃ الکرامۃ

وہی احد اركان الایمان المستحق بسببہ الحلو دی المخازن والخواص

من عضب الرحمن فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

من مات ولم یعرف امام زمانہ مات مدیۃ جاہلیۃ ینبئ مسئلہ امامت  
ایمان کا ایک رکن ہے جس نے خلیفہ برحق کو مانا وہ حق تی اور خدا کے عضب سے چھوٹا اور جسے  
لپنے زمانہ کے امام کو نہ پہچانا وہ جاہلیت کی موت سے مر یگا۔ اگر اس تقریر کے لحاظ سے یہ  
کہا جائے کہ اسوقت صحابہ نے مسئلہ امامت پر غور نہ کیا اور خلیفہ برحق کو خلیفہ بنایا اسی وجہ  
سے اونکے دین میں ایک ایسا نقش رہا ہے کہ انکے ایمان کا ایک رکن ہی نوت تھا اور  
انکی موت جاہلیت کی موت ہوئی تو لازم آیگا کہ خلفاء ثلاثہ کو خدا تعالیٰ نے خلیفہ نہیں بنایا  
 بلکہ نوگوں نے خدا و رسول کی خالفت کر کے خلاف وصیت بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے  
اکتو خلیفہ بنایا۔ اور ہر ہند خدا تعالیٰ نے اپنی قدرت کامل سے جسب و عده اتنا بڑا ملک  
انکو فتح کر دیا جس کا انسے فتح ہونا عادۃً محال تھا مگر اتنا نہ ہوا کہ جسب و عده خلیفہ برحق کو  
خلیفہ بنائے جسکی وجہ سے انہادین خدا کی مرضی کے مطابق ہوتا اور موت جاہلیت سے وہ  
نجات پاتے آیات مذکورہ اور دوسری آمیزوں میں تو صحابہ کی ٹری ٹری تعریفیں ہیں  
اویکی نسبت یہ خیال کرنا وہ جاہلیت کی موت ہرئے اور وہ معاذ اللہ بے ایمان یا باقیں الایمان  
تھے کس قدر گستاخی ہے اہل انصاف اس آئیہ شرفیہ میں اور فسیح الصادقین کی عبارت

میں ادنی تامل کریں تو معلوم ہو جائیگا کہ خلفا کے ارجمند رضی اللہ عنہم کی خلافت اور امامت  
برحق تھی اور کل صحابہ کو اپنے امام کی معرفت پوری حالت تھی اور انکا ایمان کامل تھا کوئی  
رکن ایمان کا انسے نوت نہیں ہوا اور جو طریقہ انہوں نے اختیار کیا وہ مطابق رضی الہی تھا۔  
جب ہم نصوص قطعیہ پر عزور کرتے ہیں تو انہیں جتنے وعدہ ہیں سبب و اتعات متفقہ شید  
و سنی سب خلفا کے شیخ اور اونکے تبعین پر صادق آتے ہیں اور وقارع گواہی دیرہ ہیں  
کہ جتنے تصریفیں اور وعدے نصوص میں وارد ہیں سب انہیں کسے حق ہیں ہیں اگر ان نصوص  
قطعیہ کے مقابلہ میں کسی نص قطعی میں یہ ہتھا کہ عالی کرم اللہ و جہہ سب سے پہلے خلیفہ ہوئے  
تو البتہ نصوص میں تعارض واقع ہوتا مگر ایسا نہ ہوا اس لئے نصوص قطعیہ کی مخالفت ہرگز  
درست نہیں ہو سکتی۔

کلینی میں ہے کہ امام حبیر صادق رضی اللہ عنہ سے شرایط چاد و مجاہدین پوچھے گئے  
انہیں صحابہ کے اوصاف و فضائل میں جو آئیں قرآن شریف میں وارد ہیں پڑھیں اور فرمایا  
کہ اس قسم کے لوگ چہا در کر سکتے ہیں اور اسکے شرایط بیان کئے اسکے بعد پوچھا گیا کہ آئی شریفہ  
اذن للذین يقاتلون بالهم ظلموا سے چہا دکی اجازت تو انہیں مظلوموں کو  
ویگی تھی جو مکر سے نکالے گئے تھے پھر قیصر و کسری اور مشرکین عرب سے جو چہا دکیا گیا اسکی  
کیا وجہ فرمایا و ظلمو قیصر و کسری و من كان ذو هن من بنا اهل العرب  
والجحيم بما كان في ايديهم ما كان المؤمنون احق بهم منه حفقال  
قالوا هم باذن الله عز وجل والجحيم هذه الاية يعنی قیصر و کسری اور دو کسری  
ماکل عرب و عجم کا زیر ظلم تھا کہ جو ملک انکے ہاتھ میں تھے انکے سخت ایمان تھے اور وہ انکو  
دینا نہیں چاہتے تھے اس لئے اس آئی کی دلیل سے باجازت خدا تعالیٰ صحابہ نے ان سے

چہا دکیا۔ اس سے ثابت ہے کہ خلفاء شمس نے با جازت الہی قیصر و کسری وغیرہ سے چہا دکیا اور کل شرالیط ان حضرات میں موجود تھے۔ اور حدیث شریف من لم یعرف امام زمانہ فقل مات میتہ جاہلیۃ سے بھی مقصود ہی ہے کہ جہاد وغیرہ امور امام وقت کی رائے ہوں جو تنہ شرایط جہاد ہے اس سے ثابت ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ وغیرہ صحابہ جو خلفاء شمس کے مرد و معاون تھے جانتے تھے کہ وہ اپنے وقت کے امام بحق ہیں۔

کلینی صفحہ (۱۰۸) میں روایت ہے کہ من اصیلہ من الاممہ من الامامیہ ظاہرؐ فہوضاں اس سے ظاہر ہے کہ امام ظاہر کی اطاعت ضرور ہے پونکہ اسوقت ابوذرؐ وغیرہ امام ظاہر تھے اس لئے انکی اطاعت نکرنے کو گمراہی سمجھتے تھے۔

اچھل خلفاء شمس کی خلافت آیات و احادیث و اجماع صحابہ اور خود حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے اعتراض اور قرآن حالیہ و مقاییہ سے ثابت ہے اور یہ جو خیال کیا جاتا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ خلافت نہ ملنے کی وجہ سے خلفاء شمس نے ناراضی اور خلافت سو اسکا کوئی ثبوت نہیں برخلاف اسکے ان حضرات کے ساتھ خلوص و اتحاد مستعد قرآن و روایات سے ثابت ہے۔ اس سے زیادہ کیا ہو کہ عمرؐ کے ساتھ اپنی صاحبزادی کا نکاح کر دیا جو بتا تھا حضرات شیعہ واللہ سنت ثابت ہے۔

سیارخ الخلفاء میں دائرۃقطنی سے منقول ہے اور نیز تاریخ کامل میں لکھا ہے کہ جب اب تک جہاد کی غرض سے سوار ہو کر مدینہ کے باہر ہوئے علی کرم اللہ وجہہ آپؐ کی ناقہ کی مہار پکڑا ایک کھاکہ اسے خیفہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپؐ کہاں جاتے ہیں! آپؐ کو سوچیں ہی کہتا ہوں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے احمد کے روز آپؐ سے فرمایا تھا کہ تم لو اکٹویان کرو تو ہم اپنی جہانی کی مصیبت نڈا لواب آپؐ مدینہ کو واپس چلیں خدا کی قسم اگر آپؐ مغارقت کا

درو دالم ہیں ہوئے آپ شہید ہو جائیں تو اسلام میں پھر بھی انتظام ہو گا چنانچہ آپ واپس ہوئے اور شکر کو روانہ کر دیا۔

یقینی علی کرم اللہ وجہہ کی محبت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ساتھ اور اسلام کی غم خواری کا و دار اخلاق فرستے جدا ہونا گوا رانہ ہوا۔ اور یہ غم خواری اور ہمدردی صرف صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ عجم رضی اللہ عنہ کے ساتھ بھی آپنے اسی قسم کی ہمدردی کیا اپنے اپنے اخلاق کیا جیسا کہ نجع السلاعہ صفحہ ۱۳ میں مذکور ہے۔

ماسنخ التواریخ کی جلد دو یم صفحہ ۷ میں لکھا ہے کہ ابو بکر جب ملک عرب کے انتظام اور مہم کی تدبیہ اور سرکوبی سے فارغ ہوئے داس خیال میں تھے کہ روم پر چڑھائی کیجاۓ تحریکیں شرطیں ہیں ایک روز صبح ہی آئے اور کہا کہ آپ روم کی فتح کا ارادہ کیوں نہیں فرماتے کہا مجھے بھی کئی روز سے اسکا خیال آرہا ہے مگر تم جو اسوقت تحریک کر رہے ہو اسکی کیا وجہ کہا جکی جاتی ہے میں نے خواب میں دیکھا کہ آپ ایک پیار پرہیں اور میں بھی ایک جماعت کے ساتھ حاضر ہوں پھر میں ایک مکان پر چڑھا اور وہاں سے ہمارے میلوں اور شہروں پر جا رہا ہوں اور آپنے انکے قوٹنے کا حکم دیا ہے میرے ناخیں اسوقت ایک سبز علم تھا میں کسی گاؤں پر گیا وہاں کے لوگوں نے مجھ سے امن طلب کی اور میں نے دی پھر جب میں وہاں سے آپکے پاس آیا تو آپ کو ایک حصہ میں پایا جسکو آپ ہی نے فتح کیا تھا آپ وہاں سے کوئی تشریف رکھتے ہیں اور ایک شخص آپکے پاس سورہ انا فتحا پر ہدر ہا ہے ابو بکر نے خواب کی تعبیر دیکھ رہا جریں اور انصار کو جمع کیا اور فرمایا کہ خدا استحکامی کا شکر ہے کہ ہم سے مسلمانوں کو متفق اور ہمارے دلوں کو ایک دوسرا یہ معاوفت کیا اب میرا خیال ہے کہ روم کی طرف لشکر روانہ کروں اس باب میں آپ صاحبوں کی کیا رائے ہے۔ عمرؓ نے کہا کہ یہ ب

جانتے ہیں کہ کسی کو آپ پر سبقت نہیں خدا تعالیٰ کا فضل آپکی رفاقت دیکھا مناسب ہے کہ لشکر روانہ فرمائیں جن تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس ملک اور روسرے ملک کی فتح کا وعدہ فرمایا ہے۔ ہمی طرح عثمانؑ عبد الرحمن بن عوفؓ طلحہ زبیر و غیرہ کبار صحابہ رضی اللہ عنہم نے تقریر میں کیا آپ نے علی کرم اللہ وجہ کی طرف مخاطب ہو کر فرمایا کہ اے ابو الحسن آپ اس باب میں کیا فرماتے ہیں کہا کہ خواہ آپ بذات خود جائیں یا لشکر بھی جیجین کیوں فتح ہو گئی کہا یہ کس دلیل سے آپ کہتے ہو کہا یہ بات میں نے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنی ہے۔ ابو بکرؓ نے یہ حدیث سنکر فرمایا اے سلما نو علیہ السلام صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کے دارث ہیں انتہی۔

دیکھئے اس روایت سے جو حضرات شیعہ کے پاس بھی مستند ہے کہ وضاحت گئی ثابت ہو رہا ہے کہ علی کرم اللہ وجہ کو ابو بکرؓ کے ساتھ ولی الفاق اور صفائی تھی کیونکہ جب پہلے اس بات پر شکر کیا کہ مسکب کے ول متفق اور موافق ہیں تو علی کرم اللہ وجہ نے یہ نہیں فرمایا کہ مجھے تھمارے ساتھ اتفاق اور موافقت نہیں ہے اور کیونکہ آپ خلاف واقع یخربدیتے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت سے آپ میں اور صدیقین اکابر در عز و غیرہ صحابہ رضی اللہ عنہم میں کمال درجہ کی الگت اور محبت تھی جیکی خبر خود خدا تعالیٰ نے اپنے کلام یا کیا میں دی کے قول ہوا مالزی ایڈ لٹ بتصڑ و بالمنہین والفت بین قلو ہم لو انفقت

ما فی الارض جیعاما الفت بین قلو ہم ولو انفقت  
عن زیز حکیم یعنی اے بنی خدا ہی نے اپنی نصرت سے اور سلما نوں سے آپکی روکی خدا نے سلما نوں کے دلوں میں باہمی الفت ڈال دی۔ تمام زمین ہیں جو کچھ ہے اگر آپ کچھ کر کے انکے دلوں میں الفت ڈالنا چاہتے تو بھی نہیں ہو سکتا لیکن خدا نے ایسی باہمی الفت دی

یقیناً خدا تعالیٰ غائبِ حکمت والا اے ۔

اد د و سری جگہ ارشاد ہے و ائمۃ هم واجیل اللہ جیعاً و لا تفرقوا و اذ کر

نَعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُو وَأَذْكَرْتُمْ أَهْلَ الْأَيْمَانَ فَالْفَتْ بِيَنْ قُلُوبَكُمْ فَاصْبِحُوكُمْ بِنْعِمَتِهِ أَخْوَانًا  
یعنی الشد کی رسی یعنی دین کو تم سب مضبوط کپڑے رہوا در تفرق مرت ہوا دریا در کرو  
اللئک نعمت کو جو خاص تم سے متعلق ہے کہ تم آپسیں ایک دوسرا کیہ شکن تھے خدا تعالیٰ  
نے بخارے دلوں میں باہمی الغفت ڈال دی اور اس محبت کی وجہ سے تم آپسیں بھائی  
بھائی ہو گے۔ وکیہ خدا تعالیٰ کے ارشاد سے ظاہر ہے کہ صحابہ میں پیشہ اسقدر و شمنی  
تحمی اسکے بعد دوستی ہونا محال تھا۔ پھر جب خدا تعالیٰ نے انہیں الغفت دی تو تقدہ  
کہ آپسیں بھائی بھائی ہو گئے۔ اب کہتے کہ باوجود ایسی محبت شہادت الہی کے کیا خیال  
ہو سکتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں اونکے دلوں میں باہمی کدوں میں  
تحمیں اگر خدا تعالیٰ کی شہادت کے بعد بھی کوئی کہے کہ ان کیا رسم صحابہ کے دلوں میں باہمی  
کدوں تھی تو اوسکا جواب نہیں پھر اس محبت کے آثار بھی ظاہر ہیں جو غایب از قیاس  
ہیں کہ تمام ملک عرب بلکہ دنیا ایک طرف اور یہ چند صحابہ یا کس طرف اور غلبہ بھی  
انھیں کاہرا۔ اگر سب یکدل نہوتے تو ممکن نہ تھا کہ انس نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرد  
ہو سکتی۔ اسی وجہ سے حق تعالیٰ نے مرد کے موقع پر انکی الغفت باہمی کا ذکر فرمایا اور دوسرے  
موقع میں فرمایا و لا تنازعوا فتفشوا اقتذل هب ریح کوئی نہیں آپسیں جگہ کر دو  
و رہ بزرگ دل ہو جاؤ گے اور بخاری ہو جاتی رہے گی۔ اس سے ظاہر ہے کہ انہیں مخالفت  
اور تجھڑی نہ تھے ورنہ بزرگ دل ہو جاتے اور ہوا پھر جاتی اور مشکوب ہو جاتے اور انگلام  
آئیتوں پر عور کرنے سے صاف ظاہر ہے کہ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کے زمانہ میں جو آنحضرت

صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کی تائید ہوئی فی الحقيقة حضرت ہی کی تائید تھی۔ اس کا اصلی سبب مسلمانوں کی باہمی یکدی داخوت اور اتفاق تھا۔ اسوجہ سے تام ملک عرب کے ازسر فتح کر لیا اسکے بعد شام عراق۔ افریقی جیسے وسیع اور باتفاق عدو سلطنتوں کو فتح کر کے وہاں اسلام کا جنبدار قائم کر دیا۔ اس سے ظاہر ہے کہ خدا تعالیٰ نے جو الفتا و راغوت باہمی کل صحابہ میں عطا کی تھی۔ اس وقت ہو جو دھکی درجہ حجب آتی شریفہ مسلمانوں کی ہوا بگڑ جاتی اس وقت تک کسی قسم کی مخالفت عموماً صحابہ اور خصوصاً کبار صحابہ کے دلوں میں آئی تھی۔ پھر حجب عثمانؓ کی شہادت کے بعد مخالفت پیدا ہوئی تو خلیفہ برحق یعنی علی کرم اللہ وجہہ سے صرف ایک ملک شام بھی فتح نہ ہو سکا یہ نیکتہ باہمی مخالفت کی تھی۔ اہل انصاف کو ان قرائن پر غور کرنے سے یہ بات سمجھیں آجائیگی کہ جتنی روشنیں علی کرم اللہ اور ابو بکر و عمر زینی اللہ عنہم کے باہمی مخالفت کی بیان کیجا تی ہیں سب این سیاکی بنائی ہوئی ہیں جس کا حال انشا، اللہ آئینہ معلوم ہو گا۔ غرضکہ اسی بنا پر ابو بکر نے آپ کو شورہ میں شرکیت کیا جو لازمہ اتفاق د اتحاد ہے جیسا کہ اور پر معلوم ہوا۔ اور آپ نے بھی جو علم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سینہ بینہ پہنچا تھا وقت پر ظاہر فرمادیا کہ خواہ آپ جائیں یا اشکر رہیں آپ ہی کی فتح ہے۔ اب کہے کہ حجب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے عام طور پر مجموعوں میں یہ خبر دی تھی کہ کسری اور قیصر کے خزانے مسلمانوں کو غنیمت میں ملیں گے اور خاص طور پر علی کرم اللہ دبھہ کو فرمایا کہ یہ ملک ابو بکر کے ہاتھ پر فتح ہونگے تو اب آپ کی خلافت میں کوئی کسر رہگئی شاید یہاں یہ کہا جائیگا کہ پس سالاری کی حیثیت سے یہ فتوحات ہونگے مگر یہ احتمال علی کرم اللہ وجہہ کے قول سے ثابت نہیں ہو سکتا اسلئے کہ آپ نے صاف بیان کر دیا جس کا حال آئینہ معلوم ہو گا کہ ان لوگوں نے ابو بکر کے ہاتھ پر بیعت کی

جن کو خلیفہ بنانے کا حق ہے۔

اہل فہم تھوڑے سکتے ہیں کہ یہ بخراً اخضُرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کرم اللہ وجہہ کو کیوں لی تھی اور اس علم سینہ بسینہ کے لئے آپکی کیا خصوصیت تھی۔ بات یہ ہے کہ خدا تعالیٰ کو منظور رکھا کر مسلکہ خلافت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں راز سربتہ رہا اور کسی کی دل شکنی نہ ہو کیونکہ اگر حضرت کسی ایک کو اپنے اہل بیت یا نفایا جانیا زدیں ہیں اپنا جانشین مقرر فرماتے تو بھتوں کی دل شکنی ہوتی۔ مثلاً علی کرم اللہ وجہہ کو مقرر فرماتے تو اور وہ کو یہ کہنے کا موقع مل جاتا کہ ان تمام جانشینیوں سے حضرت کا مقصود معاذ اللہ ہے کہ اپنے خاندان میں سلطنت قائم کر جائیں جیسے دنیا داروں کا دستور ہے اگر نہ تو آسمانی ہوتی تو دنیا داروں کی طرح اہل خاندان کی خصوصیت نہ ہوتی علی ہذا القیام حسکو مقرر فرماتے لوگوں کی دل شکنی ضرور ہوتی کیونکہ آدمی کی طبیعت میں حسد اور تعلی کا اداء رکھا گیا ہے ہر چند فیضان صحبت سے صحابہ رضا مل نفایی سے دوراً اور پاک ہو گئے تھے مگر باقیانے بشریت صفات لبشریہ کا کبھی کبھی بعض صحابہ میں دورہ ہو بھی جاتا تھا اسی وجہ سے کسی صحابی کو اہل سنت مخصوص نہیں سمجھتے اور اگر اصحاب نفوس قدسیہ کی دل شکنی نہ بھی ہوتی تو انکے قرابین اور قبیلے والوں کی ہوتی۔ بہرحال آپ کی مرمت اور مصلحت کا اقتضاء یہی تھا کہ مسلکہ و فات شریعت تک مہم ہے۔ مگر چونکہ علم ائمہ میں یہ امام طے شدہ تھا کہ ابو بکر خلیفہ ہونگے جسکی اطلاع آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تھی آپ کو منظور ہوا کہ امت کو بھی اسکی اطلاع رہے جو نکل علی کرم اللہ وجہہ بحسب حدیث شریعت امام لا ولیا ہیں اور اولیا اللہ کو اخفا و راز کی خاص طور پر تعلیم دیجاتی ہے اس وجہ سے یا کسی اور وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس علم کیتے آپکو مخصوص فرمایا اور اپنے

اس راز سرہت کو اسوق تک مخفی رکھا کے اسکے ظاہر کرنے کی خود رت محسوس ہوئی کیونکہ اگر اسوقت بھی ظاہر نہ فرماتے تو مکن بھا کہ قلت اہل اسلام اور کشت اعذار کی وجہتے ہیں پست ہو جائیں مگر ضنكہ ملی کہ مرشد وچہا ابو بکرؓ کی خلافت اور اسکے وازم لینے اشاعت اسلام کو جوانکے ہاتھ پر ہو نیوالی بھی بخوبی جانتے تھے اسی وجہتے آپ نے کبھی دعوے خلافت نہیں کیا ورنہ مکن نہ تھا کہ آپ اپنے اسلامی حق کو چھوڑ دیجئے یا آپ سے مقابلہ کر کے کوئی اسکو چھین سکتا کیونکہ آپ میں ایسے اسباب بھی نہیں کہ مقابلہ میں کسی کا سر بر ہونا ہرگز قرآن قیاس نہیں۔ بہر حال روایت سابقہ سے ثابت ہے کہ علی کرم وچہ کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے معلوم کرنا دیا تھا کہ ابو بکرؓ کو ہر موقع میں فتح ہوگی اسی فکر کی پرتوت بھی ہر جنما نخ استواریخ کی جلد دوم صفحہ (۱۸۹) میں ہے کہ جب ابو بکرؓ نے دیکھا کہ جہا جریں والفضل روم کے مقابلہ کیلئے کافی نہیں سرداران میں کے نام احکام بھیجے کہ میں چاہتا ہوں کہ آپ لوگوں کو شام کی طرف اس غرض سے روانہ کر دیں کہ کرشوں سے اس ملک کو خالی رہیں جن کو اسلام کی اشاعت میں کوشش و جانشناختی کا خیال ہو وہ اپنی خوشی سے یہاں آ جائیں یا احکام انس کو دیکھ فرمایا کہ بہت جلد سرداران میں کوہنچا کرنے کے جواب لے آؤ جانچ انھوں نے ہتھوڑے عرصہ میں واپس آ کر کہا کہ سب آئے کو تیار ہیں جناب خدا پر دوسرے ہی روز سے قبیلوں کی آمد شروع ہو گئی ہے قبیله حمیر سامان جنگ سے نہایت آراستہ پیر کرتے ہو کر من زدن و فرزند نہیں چا۔ ابو بکرؓ انکو دیکھ کر نہایت خوش ہو سے اور فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے کہ جب قبیله حمیر اپنے عدد توں اور بچوں کو لیکر اُس تو سلاماً کو خوش خبری دو کہ خدا تعالیٰ انکو فتح دیکھا۔ علی کرم اللہ وچہ نے بھی اس حدیث کی تصدیق کی اور فرمایا کہ اسیا ہی ارشاد ہوئی ہوا ہے انتہی۔

ہر جنہاں میں ابو بکر کی خلافت کا ذکر نہیں گرفتاری ایسی تبلیغی کام سے آپ کی خلافت ثابت ہوتی ہے اس لئے کہ قبلہ تمیز کو کیا ضرورت تھی کہ میں سے روم کو فتح کرنے جائے جب تک کوئی خلیفہ وقت انکو حکم نہ کرے اور دوسرے قبیلوں کی حمایت اور بد و نہ ہو جسکے لئے خلیفہ وقت کی تائید اور سربریتی کی اشد ضرورت ہے۔

غرض کا عظیم اشان کام بغیر خلیفہ وقت کے ممکن نہیں پھر انکے اجتماع کو مسلمانوں کے فتح کی علامت قرار دی جس کی وجہ سے ابو بکر خوش ہوتے اور علی کرم اللہ وجہ نے بھی آپ کی تقدیر میں کی جب صدیق اکابر کے حکم پر انکا آما اور علی کی تقدیر میں سے انہا اجتماع علامت فتح ہونا مسلمانوں پر ثابت ہو گیا ہو کا قوایانی راہ سے صحابہ کو ابو بکر کی خلافت ہونے پر اس قدر وثوق ہوا ہو گا۔ پھر جب اسکا مشاہدہ بھی ہو گیا کہ لاکھوں کے مقابلہ میں ہوتے تو صاحبین نظر و منصور ہوتے گئے تو اس مشاہدے کے بعد صدیق اکابر کی اطاعت خدا ہوتے صاحبین نظر و منصور ہوتے گئے تو اس مشاہدے کے بعد صدیق اکابر کی اطاعت خدا ہوتے در رسول کی اطاعت اور باعث خون شزو دی خدا در رسول ہونے میں اس کو کلام ہو گا اسی وجہ سے جس طرح صحابہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر جان دینے کو شہادت اور باعث حیات بذریعہ تھے ابو بکر کے حکم پر بھی یہی سمجھتے تھے۔ دیکھنے باوجود کہ آپ کی ابتدائی خلافت یعنی سالہ ۶ پر کبھی آساں شملی حضرت کے انتقال کے ساتھ تقریباً تھیں ملک عرب مرد ہو گیا تھا اور سیلہ اہل حریم مسلمان رہ گئے تھے جیسا کہ ناسخ التواریخ کی جلد دوم صفحہ (۱۱۱) میں لکھا ہے اور سیلہ کذاب و طلحہ و سجاح و غیرہ معیان نبوت ہزاروں کی فوج لیکر مسلمانوں کے مقابلہ میں کھڑے ہو گئے چند ہمارجن و انصار نے جن کے ساتھ باغیت ملک عرب کے ساتھ عشر عشر کی بھی نہیں ان سرکشوں اور ہر ایک قبیلے کے ساتھ باغیت سرگرمی سے مقابلہ کیا اور سب کو نہ ریخت دیکراز سرتوحام ملک عرب پر قبضہ کیا جیسیں تقریباً دسال شبانہ رو راش حرب

مشتعل ہی اس سے ہنوز فراغت نہیں ہوئی تھی کہ صدیق اکبر نے حکم دیدیا کہ ملک عراق پر  
چڑھائی کیجاۓ اور راسکس ساختہ ہی ملک شام اور روم پر فوج کشی کے لئے آمادہ ہو گئے اوقت  
کسی نے بھی نہ کہا کہ حضرت جنگ عرب سے اب تک ہمارے زخم بھی خیکھنے نہیں ہو سکے کہ آپ سے بطلول  
مقابلہ میں ہمین یعنی ہو کہ ہمکو انکے ساتھ کسی بات میں کوئی مناسبت نہیں۔ انکے افواج  
قاہروہ کے مقابلہ میں ہمارا شکر عشرہ شیر بھی نہیں انکی طرف سامان حرب ضرورت سے زیادہ  
ادھر بے سامانی انتہا کی حق تعالیٰ فرماتا ہے واعد وَا لِهُمْ مَا أَسْتَطَعُهُمْ مِنْ قُوَّةٍ

وَمَنْ رِبَاطًا لَخَيْلٍ تَرْهِبُونَ بِهِ عَدُوُّ اللَّهِ وَعِدُّ وَكُوَيْنَ اَسْلَمَانُو جَاهَاتِكَ  
ترتے ہو سکے سامان جنگ اور گھوڑے تیار کر کو جوں سے ستمارا خوف کفار کو ہوئے جائے  
اسکے کہ ہمارا خوف ادن پر طاری ہو ہم روہ نہیں گے پھر خدا تعالیٰ نے ہم لوگوں پر حکم کر کے  
فَرِمَاءً لَا كُنْ خَفْتَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَعِلْمٌ اَنْ فَيَكُوْنُ ضَعْفًا فَانْ يَكُنْ مُنْكَرًا مَا هُدَى

صحابہ نے غلبوا مائیں یعنی دو کے مقابلہ میں ایک راستکتا ہے اور آپ ایک کو  
نہ کے مقابلہ میں یعنی چاہتے ہیں جو بالکل قرآن کے خلاف ہے۔ غرض نکل خلیفہ وقت کے  
حکم کو وہ خدا رسول کا حکم سمجھتے تھے اگر دزرا بھی اپنی خلافت میں شک ہوتا تو اس خطر جان کے  
موقعد میں ہرگز حکم نہ مانتے اور مذکورہ اضویں قطیعہ میں کر کے پہلوتی کر لیتے اور علی کر و اللہ  
اگر آپ کی خلافت کو حق نہ سمجھتے تو ضرور فرماتے کہ خلیفہ ناجائز کے حکم پر جان دینی ہرگز  
جاوہر نہیں اگر برلا کہنے میں تماں تھا تو کم کے کم اپنے اجابت کو تو کسی طرح روک لیتے حالانکہ جو  
حضرات آپ کے جان نثار سمجھ جاتے ہیں وہ بھی ان معکوں میں شرک کئے تھے بہ حال صحابہ  
صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جانبین سمجھتے اور نہایت تنظیم  
کرتے تھے جناب نائیخ التواریخ کی جلد دوم صفحہ (۱۹۰) میں لکھا ہے کہ جب ابو بکرؓ نے نیز ابن

ابن سفیان کو ایک ہزار لشکر کا افسر بنایا کہ شام کو بھیجا اور وہ سب سوار ہو کر روانہ ہوئے تو آپ انکی مشایعت کی غرض سے پیادہ پاسا تھام ساتھ چلنے لگے انہوں نے کہا حضرت ہم لوگ خدا کے غصب سے ڈرتے ہیں یا تو آپ بھی سوار ہو جائیں یا ہم پیادہ ہونے کی اجازت دیں آپ نے فرمایا میں خدا کی راہ میں چل رہا ہوں انہی۔ ویکھنے ان حضرات کا کیسا قوی عقائد تھا کہ ادنی سی بے ادبی کو بھی باعث غصب ائمہ سمجھتے تھے اور ابو بکرؓ کس قدر و قوت بختنی کا وکلہ پیادہ پا چلنے میں سواروں نے غصب ائمہ کا خیال کر دیا تھا۔ جس طرح ابو بکرؓ کے ساتھ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو خلوص تھا اسی طرح حضرت عمرؓ کے ساتھ بھی تھا جیسا کہ واقعات ذیل سے ثابت ہے۔

ناشر التواریخ کی جلد دوم صفحہ (۲۸) میں لکھا کہ جب مسلمانوں نے حفص تک فتح کیا اور بڑے بڑے نامی افسروں کو قتل کیا تو ہر قل نے چاہا کہ سلطنت کی پوری قوت عرب کے مقابلہ میں صرف کرے چنا پڑا پہنچنے والے ملک کے پانچ بادشاہوں کو بلکہ آٹھ لاکھ ساٹھ ہزار فوج انکے ماتحتی میں دی اور ہنایت عارض لامسلمانوں کے مقابلہ میں بدوانہ کیا۔ اور اسلامی فوج وہی شاکستہ حال زخمی جور و وزانہ جنگ کرتی ہوئی قدم پڑھاتے جاتی تھی کل تھنڈا تھا ہزار کی تھی ابو عبدیہ رضی اللہ عنہ نے کمال پریشانی سے حالت موجودہ کو لکھ کر خلیفہ وقت عمرؓؐ کی فوج کی درخواست کی جب انکا خط پڑھا گیا تو عمر رضی اللہ عنہ نے کہا لا حول ولا قوۃ الا باللہ۔ اسکے بعد صحابہ سے خطاب کر کے کہا اس موقع میں آپ صاحبوں کی کیا رائے ہے اگر کہتے تو اس خود مسلمانوں کو لکھ کر انکی مدد کو جاؤں علیؓ نے فرمایا کہ خدا تعالیٰ مسلمانوں کی حفاظت اور انکی فتح کا کفیل ہو گیا ہے آپ کجا جانا مناسب نہیں۔

ہنج البلاغہ صفحہ (۱۳۰) میں مذکور ہے کہ جب عمرؓ نے روم کے مجاہدین کے ہمراہ اپنی

جانا چاہ تو علیٰ نے کہا اذک متنی تسری الی هذال العد و بنسنک فتل قهم فتنک  
لائکن للمسلمین کانفة دون اقصی بلا دھم لیں بعد ک مرجع یعنی  
الیہ فابعث اليھم جلا تحریبا واحضر معہ اهل البلاء والنصیحة  
فان اطہر اللہ فذ اٹ ما سخت وان تکن لا خرے کدت ر د اللہ اس  
ومنابہ للمسلمین یعنی اگر آپ اپنی ذات سے کفار کی طرف جائیں اور خدا نخواستہ  
ایکو نہیت ہو تو جو آپ سے مسلمانوں کا بچاؤ مشکل ہے اور آپ کے بعد انہا مرح نہ کوکا جسکے  
طرف وہ رجوع کریں اسلئے کسی تحریر کا شخص کو رو وان کیجیے اگر اسکو فتح اور غلبہ ہو تو آپ کا  
مقصود برآیا وگرہ آپ اذکی مدد کرو گے اور بھی و ماری ہو گے۔

ویکھیں اس سے کیسی محبت اور خیر خواہی آپ کی ظاہر ہوتی ہے اگر معاذ اللہ آپ کے دل میں  
ذرہ برابر بھی کدوڑت ہوئی تو عمر کو روانہ کر دینے کا اچھا موقع تھا کیونکہ آنکھ بھی خیال جانے پر  
اگر کیا تھا۔ آپ کام مرکمال اقتدار اور فضاحت و مبالغت اپنے شمش ہے اکاد تو جیسا سی بیا  
کر دیتے کہ عمر کا وہ خیال مستحکم ہو جاتا اعقلاء ایسے موجود میں رائے دیکھا پئے کام کنالا کرتے ہیں خاص پر  
ناشخ التیریخ میں لکھا ہوئی کیا باری کرم اللہ وجہہ معاویہ کی فوج کو چھپتے چھاڑتے انکے خیہ تک پہنچنے  
اور پہ آواز بلند فریا کرائے معاویہ بہتر یہ کوکا کہ تم اپنی ذائقوں سے مقابلہ اور معرکہ ازماقی  
کر لیں جو غالب ہو اسکی فتح بھی جائے معاویہ یہ سن کر جپ ہو گئے عسرو ابن عاصم سے کہا ہے  
معاویہ علیٰ بات تو ٹھیک کہتے ہیں۔ انہوں نے کہا میں جاتا ہوں کہ تم چاستے ہو اسکے مقابله  
یہ سر اخالتہ ہو جائے تجھ نہیں کہ عمر بن عاصم کو اس رائے سے وہی مقصود ہو جو معاویہ  
خیال کیا تھا غصہ ملکہ علی کرم اللہ وجہہ کو رائے دینے کا اچھا موقعہ مل گیا تھا کہ عمر رضی اللہ عنہو  
دار السلطنت سے رو اندر کر کے کوئی کا رد دالی کرنے مگر انہوںکا سکاخیال ہی نہ تھا اس لئے پھی

خیزخواہی اور کمال خلوص سے یہ رائے دی کہ آپ کا جانا مناسب نہیں اس سے اہل انصاف پر نکشہ ہو سکتا ہے کہ ان حضرات میں خلوص تھا یا خلاف الفتن۔

ناسنخ المتوازع کی جلد دو میں لکھا ہے کہ جب مسلمانوں نے شکر عجم کو فتحیت دیکر ایک حصہ ملک پر قبضہ کر لیا اور بڑے بڑے سردار اُنکے مارے گئے اور بہت سی غنیمت مسلمانوں کے ہاتھ آئی تو زیر و گرد کو اسکا سمجھت صدر ہوا اور تین ہزار کا شکر جنگی سامنہ تین جنگی ہاتھی تھے میں ان کا رزار میں بھیجا اور ایسی سخت رُڑائی ہوئی کہ مسلمانوں کو فتحیت ہو گئی اور مرنی اُبھر لے چکر اسلام کے سپہ سالار تھے انکے سامنہ صرف تین ہزار آدمی رہ گئے انہوں نے عمر سے لکھ طلب آئنے جریں عبداللہ بن عباس کو من شکر مناسب روادہ کیا ان دونوں سپہ سالاروں پیغام شنی اور جریں ناچاقی ہو گئی تھی اکٹھتے تھے کہ میں سابق سے سپہ سالار ہوں تکوں میری اطاعت حاصل ہے جریکتی تھے کہ مجھے خلیفہ وقت نے مستقل طور پر روادہ کیا ہے میں تھاری اطاعت نہ کر دیجاؤ یا خالفت بہت کچھ طول کھینچی جب عجم کو اسکی خبر ہوئی اور دیکھا کہ خالفت باہمی کا انجام ہوا ہے صحابہ سے مشورت کی سب نے کہا کہ اسوقت آپ ہی کا وہاں جانا مناسب ہے گرعلی کرم اللہ وحیہ نے فرمایا یہ رائے قریں حواب نہیں مناسب ہے کہ قدم ہماجریں ہی سے یا ان انصار میں سے جو جنگ مدرس شرکیت تھے کسی کو فتح فرما کر سپہ سالار مقرر کیجئے گئے کہ آپ ہی انتخاب کیجئے آپ نے کہا سعد بن ابی و قاص اس کام کیلئے مناسب ہیں چنانچہ انہیں کو آپنے سپہ سالار بنانکر روادہ کیا اور سب کا اتفاق ہو گیا انتہی۔

ویکھئے اس موقع میں بھی کل صحابہ کی رائے تھی کہ عجم اپنی ذات سے جائیں گرعلی کرم اللہ وحیہ کو آپکی تخلیف گوارانہ ہوئی اور ایسی تدبیر تھی کہ مقصود حاصل ہو گیا۔ اہل انصاف بھی کہتے ہیں کہ یہ قرآن خالفت کے ہیں یا اتحاد کے۔

ما نسخ التوایر نجح جلد دو و مصنفہ (۹۳) میں لکھا ہے کہ جب یہ مون فتح ہوا جہاں ایک لاکھ پانچ سو کفار را سے گئے اور جا لیں ہزار زندہ گرفتار ہوئے اور کفار کے حصے پست ہو گئے ابو عبیدہ ابن حجاج نے سردار ان لشکر سے مشورہ کیا کہ اب قیصار یہ پڑھائی کیجاۓ یا بیت المقدس پر را سے یہ قرار بانی کعمر اس باب میں جو حکم کریں اسکی تفیل کیجاۓ چنانچہ ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ نے آپ کو لکھا آپنے یہ سالہ سورے میں پیش کیا علی کرم اللہ وجہہ نے فرمایا کہ بیت المقدس کو لشکر روانشیجہ اسکے بعد قیصار یہ بھی فتح ہو جائیکا کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسکی خبر مجھے دی ہے عمر نے علی رضی اللہ عنہ کی راستے اور حدیث کو لکھ کر یہ حکم لکھا کہ بیت المقدس کا ارادہ کرو اشار اللہ تعالیٰ فتح ہو جائیگی انتہی۔

اس قسم کی صدہار روایتوں سے ثابت ہے کہ آئینہ ہونیوالے واقعات آخر پخت صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش نظر تھے اور جنکو جو بننا سب تھا انکو خبر دی۔ علی عزیز سے جو کہا کہ بیت المقدس کو لشکر روانشیجہ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ آخر پخت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا کہ تم لشکر روانش کر دجس سے آپکی خلافت ثابت ہوتی اسی وجہ سے آپنے خلفاء کے احکام میں دست اندازی نہیں کی صرف رکے دیتے یا کوئی حدیث معلوم ہوتی تو نہایت خلوص سے بیان فرمادیتے۔

ما نسخ التوایر نجح جلد دو و مصنفہ (۲۰۹) میں لکھا ہے کہ جب تمام وجدان کے بعد بیت المقدس کا حاصلہ کر لیا گیا تو کفار نے کہا کہ جب تک طینفہ وقت عمر ہیں اس کرنیبات خود ہم سے معاہدہ نہ کریں۔ ہم قلعہ خالی نہ کریں گے۔ ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ نے دیکھا کہ بغیر خوبی کے فتح ہو جاتی ہے اس لئے عمر کو اپنی درخواست پر مطلع کیا آپنے صحابے اس باب میں مشورت کی عثمان نے کہا کہ آپنے جانے میں کفار کو خوت پیدا ہو گی اور نہ جانے میں جسی طرح دوسرے ملک اور قلعے فتح ہو سے وہ بھی فتح ہو جائیگا جانے کی کوئی ضرورت نہیں۔ علی کرم اللہ وجہہ نے کہا کہ کفار نے روانی سے ہم

روک کر جو آپ کا طلب کیا ہے یہ فتح کی علامت ہے اگر آپ جانے میں توقف کر لیں تو صلح میں تاخیر ہو گئی اور تجھ نہیں کہ بہت خوب نیزی ہو۔ عمرؓ نے آپ ہی کی رائے کو پسند کیا اور روانہ ہونے لگئے اتنے ہی ہر چند آپ کی یہ رائے اُن رایوں کے خلاف میں بھی جو آپ ہمیشہ دیا کرتے تھے مگر جو نکل آپ کا صدق اور خیر خواہی مسلم عجمی اسلئے عمر رضی اللہ عنہ نے آپ ہی کی رائے پر عمل کیا۔ ان قرائیں سے یہ بات ثابت ہے کہ ان حضرات میں باہمی مال کا جو خیال کیا جاتا ہے وہ بے اصل محسن ہے۔

ناصح التواریخ جلد دوم صفحہ ۳۱۲ میں ہے کہ عمرؓ میں نبی میر بن ابی سفیان کے ہمراہ جو کاشکر و کرقیار یہ پڑھی قسطنطین ہرقل کا بیٹا جوہ ماں رہتا تھا فوج اسلام کی آمد و یکم کرائیں باپ سے مد طلب کی باوجود وکیہ خود اسکے پاس اُتنی ہزار کاشکر قیار یہ میں موجود تھا۔ ہرقل نے میں ہزار فوج جرار میں غلہ وغیرہ بھیجا جس سے ایک لاکھ فوج کفار قیار یہ میں جمع ہو گئی۔ نبی میر رضی اللہ عنہ نے عمر رضی اللہ عنہ کو حالت موجودہ کی خوبی کمک کی درخواست کی جب انکا نامہ پڑھا گیا علیٰ کرم اللہ و جہنم فرمایا قیار یہ غیر قریب انشا اللہ تعالیٰ فتح ہو جائیکا عمرؓ نے حرف تین ہزار فوج کا اضافہ کیا اور اسی سے قیار یہ کو مسلمانوں نے فتح کر لیا انتہی۔

علیٰ کرم اللہ و جہنم خدا کشف سے معلوم کیا ہو یا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسکی اطلاع آپکو دی ہو بہر حال فکر کے وقت تسلیم دینی کمال محبت کی دیل ہے اور عمرؓ نے بھی اسی طبقاً پر صرف تین ہزار فوج کا اضافہ کیا اور نہ کہاں لائے کاشکرانہ و محفوظ مقامات میں اور کہاں نہیں۔ شکستہ حال کیونکہ یہ وہی لشکر ہے جو لاکھوں کا مقام کرتا ہوا یہاں تک پہنچا تھا۔ معلوم نہیں اسیں زخمی اور تھکے ہوئے کتنے ہوں گے۔

ناصح التواریخ جلد دوم صفحہ ۳۹۵ میں لکھا ہے کہ جب سعد بن ابی وقاص کے ہاتھ پر بہت سا

ملک عجم فتح ہوا تا معم جم پا نخا عبد چھا گیا تھا۔ پھر جب کسی واقعیت میں عمر ختنی اللہ عنہ نے انکو حکومت سے معزول کیا اور یہ خبر نزد گرد بن شہر یا رکو پہنچ یہ تو اس کا عوصلہ بڑا گیا اور خیال کیا کہ اپنے مسلمانوں کا مقابلہ آسان ہے اسلئے ملک کے افسروں کو افوج فراہم کرنے کا حکم دیا اور قسم کھالی کر جتنا کہ تمام عرب کو تباہ کر کے بادشاہ اسلام کو گرفتار نہ کروں جنگ سے باز نہ آؤں گا چنانچہ دریہ لاکھ فوج اور سترستے زیادہ مانع نہیں جس کے عارین یا سر جو سوقت حاکم کو فتح کے انھوں نے عمرہ کو ان داعقات کی خودی غیر نے صحابہ سے مشورہ کیا ہوا یا کیسے اپنی رائے ظاہر کی عنانہ ضمی اللہ نے کہا کہ اس سوقت آپ مسلمانوں کو لیکر کو فیں اقامت فرمادیں تو بہتر ہو گا۔ عمر نے علی کرم اللہ عنہ وہی سے پوچھا کہ آپ کیا رائے ہے فرمایا کہ ہمارے دین کے محاذ کو فوج کی تقلیت و کثرت سے کوئی تعلق نہیں یا اللہ کا دین ہے جسکو اس نے ظاہر اور غالب کیا اور یہ خدا تعالیٰ کا لشکر ہے جسکو اسے جمع کر کے اسکی بد دی کی چنانچہ جہا تک بہنچا ہے ظاہر ہے۔ ہماری نظر اسکے وعدہ پر ہے وہ بیشک اس وعدہ پورا اور اپنے لشکر کی مدد فرمائیں گا۔ قیم نے امریکی مثال ایسی ہے جسے متین کی رٹی کی گڑ کہ اگر وہ کھل جائے تو سب دنے ستفرق ہو جاتے ہیں جن کا پھر جمع ہونا مشکل ہے۔ اگرچہ عرب آج کے دن گفتگی میں کم ہیں گر اسلام اور اتفاق کی وجہ سے بہت ہیں آپ قطب بنے رہئے جس طرح کہ جکی کیلی کے اطراف گھومتی ہے اسی طرح اس چکی کو آپ اپنے اطراف گھمائے اگر آپ مدینہ سے مکمل تو عرب ہر طرف سے ٹوٹ پڑنے گے جس کا انتظام دشواہ ہو گا اور جم آپ کی تاک میں لگے رہیں گے اور یہ خیال کر سکے کہ آپ محل عرب ہیں آپ رغبہ ہوتے ہیں بینکری ہو جائیں گی۔ اور یہ خیال کیا جاتا کہ وہ مسلمانوں پر چڑھائی کر سکے سو یہ ہو گا کیونکہ جس طرح آپ اس بات کو مکروہ سمجھتے ہیں خدا تعالیٰ اس سے زیادہ مکروہ سمجھتا ہے۔ رہایہ کہ انکی فوج بہت ہے سو ہماری اڑائیاں اور فتوحات جتنے ہوں اپنیں فوج کی کوئی کثرت بھی سوائے اسکے کہ صرف خدا تعالیٰ کی مدد بھی انہیں۔ علی کرم اللہ عنہ وہی

نے جو اس موقع میں تقریر کی بیج البلاغہ صفحہ (۱۳۹) میں بھی منقول ہے جسکی عبارت یہ ہے انہا  
 الامر لعین نصر لا ولا خذلانہ بلکثرة ولا قلة وهو دین الله الذي اظهره وجندا  
 اعداء و اهل لادحتے بلغ ما يبلغ و طلخ حديثا طلخ و محن على موعد من الله والله  
 بمخز و عده و ناصر جند لا و مکان القيم بالامر مكان النظام من الخرز  
 يجمعه و ليضمہ فاذ القطع الناظم تفرق الخرز و ذهب ثم يجمع بحال فيلم  
 ابدا و العرب اليوم وان كانوا اقليلا فهم كثيرون بالاسلام  
 عزیزون بالاجتماع فلن قطبا واستدر الرحے بالعرب واصفهم دونك  
 نار الحرب فانك ان شخصت من هذلا الارض انتقضت عليهما العز  
 من اطرافها و اقطارها حتى يكون ماندعا و رائلا من العوارت اهم  
 المیاث مداریں یہ یاٹ۔ انتہی دیکھئے کس صفائی اور خلوص سے آپے عمر کو قرار دیا  
 جسکے معنی سید اور سیاست کرنے والے کے ہیں جیسا کہ سان العرب میں لکھا ہے ما و حریث شرف  
 میں ہے ما افلح قوم قیمتہم اصل اڑائے جس قوم کی سرداریورت ہوا مکوفلاح نہیں اوپریں شوہر  
 کو بھی کہتے ہیں اسی وجہ سے کوئورت کا حاکم و فرماز وابہے اگر علی کرم اللہ و بھر کے دل میں کسی قسم کا  
 غبار اور خم کی خلافت سے انکار ہوتا تو اس موقع میں ان الفاظ کو استعمال کرنے کی کوئی ضرورت  
 نہ تھی اگر بھی خیر خواہ اور اسے دینے کی ضرورت تھی تو صرت اتنا ہی فرمادینا کافی تھا کہ ہماری  
 رائے تو یہ ہے کہ آپ مدینے سے باہر نہ جائیں اسی مقام میں ناخ التوایخ میں لکھا ہے کہ علی علیہ السلام  
 بعقیدت شیعی اگرچہ خلافت نہ را از وغصب میداشت لیکن درکارہ اولشکر کیشہا اور ا  
 رعایت می فرمود و رائے نیکو نہیں و چغلہ شکر اسلام ازیں کم نہ کرو کہ کافراں بوجدادیست خلافت  
 پیغمبر قرار میدادند و راہ بنوچ سلامت نزدیک سیکر دنما نہیں۔

مطلوب یہ کہ علی کرم اللہ وجہہ عمرؓ کو غاصب خلافت تو جانتے تھے مگر اس خیال سے کفایا سلام  
باہم اشاعت توحید و نبوت ہے عمدہ رائیں دیا کرتے تھے۔ فی الحقیقت اشاعت توحید اسلام  
ایک عمدہ پیڑ ہے اسکے مقابلہ میں خلافت کا جنگل آکوئی سپر زندہ ہیں مگر جس طرح آپؐ عربی حکومت کو  
تسیم کر کے نیک رائیں دیا کرتے تھے معاویہؐ کے وقت ایسا نہیں کیا حالانکہ انکا بھی قصوف نہ  
اشاعت اسلام ہی تھا کیونکہ کتب تواریخ ملکہ خود ناسخ التواریخ سے ثابت ہے کہ متوات  
شام کے وقت وہ لشکر اسلام میں شریک تھے اور انکے زمانے میں بھی متوات ہوئے اگر علی  
کرم اللہ وجہہ ادن سے فرمائیتے کہ جس طرح میں عمرؓ کو اشاعت اسلام کے باب میں نیک رائیں  
دیا کرتا تھا میں بھی دو لگنا تو وہ بسر و خشم قبول کرتے اور کبھی جنگ و جہاد کی نوبت ہی تھی  
مگر یہ مکن نہ تھا کیونکہ علی کرم اللہ وجہہ چاہ اشاعت اسلام کو ضروری سمجھتے تھے خلیفہ وقت  
کی اہلیت کو بھی ضروری سمجھتے تھے جس کے ذریعے اشاعت اسلام ہو اسی وجہ سے اشاعت  
اسلام کو آپؐ کئی سال سو قوت رکھا۔ اور خلافت حقیر کے قائم کرنے میں مصروف ہے۔

علی کرم اللہ وجہہ کی شجاعت اور راست بازی اس درجہ کی تھی کہ دینی کاموں میں خالکا  
اٹر آپ پر نہیں پڑتا تھا اور نہ کبھی پولیٹیکل خیالات آپکے نزدیک آنے پاتے تھے۔ ویکھے خلافت  
کے ساتھ ہی آپؐ نے عثمانؓ کے قراابتداروں کو جو حکومت کی اہلیت نہیں رکھتے تھے معزول کرنا  
شریوع کر دیا حالانکہ آپؐ کچھ خروا ہوں نے اس باب میں بہت کچھ کلام کیا مگر آپؐ کسی کی نہ مانی  
منیرہ بن شعبہ نے بہت کچھ کہا کہ حضرت اس وقت معاویہؐ کو جھپٹنا مناسب نہیں اگر بالفعل  
انکو شام پر جال رکھیں تو یہ قراابتدار ان عثمانؓ سے کچھ خوف نہیں آپؐ نے ذمایا خلاف شریعت ہیں  
کوئی کام نہ کر دیتا جب تک وہ بیعت نہ کریں انکو نہ مجبور دنگا اس قسم کے اور بہت سے واقعی  
ناسخ التواریخ وغیرہ میں مذکور ہیں جن سے صاف ظاہر ہے کہ کوچھ آپؐ کے دل میں ہوتا اسکو علانیہ

فرما دیتے کسی کے خوف سے چھپاتے نہ تھے غرض کے آپ نے عمر کو جو قیم وغیرہ کہا وہ آپ کی دلی بات تھی اُنہیں اور ترقیہ وغیرہ کو اسیں کوئی خل نہ تھا۔ اور عمر نے بھی آپ ہی کی رائے پسند کی اسکے بعد پوچھا کہ جو شکر رواز کیا جائے اسکی امارت کس کو دینا چاہئے فرمایا کہ نعمان مرنی اسکے لائق ہے آپ نے اونچیں کو سپسالار مقرر فرمایا۔ اہل الفضائل بھجو سکتے ہیں کہ ان معاملات سے کقدر ہی اخلاص اور لاربنا طابت ہوتا ہے۔

ناشیخ التواریخ کی جلد دوم صفحہ ۲۳۴ میں لکھا ہے کہ جب ابو موسیٰ شعریؑ نے ملک فارس کو فتح کیا اور غنیمت وغیرہ تقسیم کر کے عمرؑ کو لکھا کہ اب خراسان پر چڑھائی کرنے کی اجازت ہو تو مناسب ہے عمرؑ نے لکھا کہ جو ملک فتح ہوا ہے اسکا ہم شکر کرتے ہیں اسی کا انتظام اچھی طرح کھو خراسان کی طرف چڑھنے کا خال دل سے نکال دوا اور خود بصرے کو چل آؤ علی کرم اللہ وجہہ نے کہا آپ یہ کہا لکھ رہے ہیں کہا خراسان ہم سے بہت دور ہے اور وہاں کے لوگ خونزیر اور عہدکنہیں اسلام کیں وہاں کا قصد مناسب نہیں سمجھتا۔ علی کرم اللہ وجہہ نے اس ملک کی تعریف کی اور ایک جو دلائی پیش ہونے والے تھے بیان کر کے اس پر چڑھائی کرنے کی رغبت دلائی چنانچہ اسی بنا پر عمرؑ نے احشت ابن قیس کو بارہ ہزار کا شکر دیکر روانہ فرمایا انتہی۔ کیا بغیر خلاص کے اس قسم کی رلائیں دینا قریں مقیاس ہے۔

ناشیخ التواریخ کی جلد دوم صفحہ ۲۵۲ میں لکھا ہے کہ سلسلہ سہری میں عمرؑ نے جب بلا و ختم کی جنگ سے باختصار و کش کا حکم دیا تو ابو عبیدہ ابن الجراح نے آپ کو لکھا کہ اس حدت میں جو جنگ سے جنگت میں اور سپاہی آسودہ ہو گئے اور شراب نہایت رغبت اور شوق سے پینے لگے اس باب میں کیا حکم ہو عمرؑ نے علی کرم اللہ وجہہ سے کہا کہ مسلمان شراب سے اتراز نہیں کرتے اور جو حد اسکی مقرر ہے اسکی انھیں کچھ پردازیں اس باب میں آپ کی کیا لایے۔ آپ نے فرمایا ان السکرا راذ اسکر هذل

واذا هذى افترى و اذا افترت فعليه ثم انون ينبع بذنه اثركرتى ہے تو آدمی پیہودہ کئے لگتا ہے اور جب پیہودہ کرتا ہے تو اسیں افتر اک بھی نوبت پہنچ جاتی ہے اور رفتري کی حد اشیٰ درتے ہیں اسلئے شرب خمر کی بھی حد اشیٰ درتے مقرر کرنا مناسب ہو گا چنانچہ عمر اذانج جواب میں لکھا کہ اس خطکے پہنچ کے بعد جو شخص شراب پیوے اسکو اشیٰ درے مارے جائیں اور ایسے لوگوں کو فقر و فاقہ میں مبتلا رکھو۔ ابو عبیدۃ نے جب سلانوں کو یہ حکم سنایا اور اسکے سامنے ہی یہ بھی حکم دیا کہ اب حلب پر چڑھائی ہے اسکے بعد انطاکیہ کا قصداً کیا جائیگا۔ جہاں خود ہر قل رہتا ہے سلانوں نے یہ سب سکر نہایت خوشی سے کہا کہ ہم ہربات میں اطاعت کرنے کو موجود ہیں انتہا۔

یہاں سلانوں کی نقیاد اور فرماب برداری پر غور کرنا چاہئے کہ عمرؑ نے حد شراب اشیٰ درتے مارنے کو لکھا اور کسی نے یہ ذکر ہا کہ آخر ہم بھی قرآن پڑھتے ہیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کی صحبت میں رہ بچے ہیں شکھیں قرآن میں حد شرب اشیٰ درے ہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ مقرر فرمایا حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں بھیاتفاقی طور پر ایسے واقعات ہو چکے مگر اشیٰ درے کبھی حضرت نے نہیں مارے۔ بات یہ ہے کہ ان حضرات کا ایمان کامل تھا گوئی مبقضائے بشیریت کبھی قوائے طبعی غالب ہو جاتے تھے مگر اب ایتی شریفہ اطیعو اللہ واطیعو الرسول وا ولی الامر منکو کا خیال آجاتا تو سوائے اطاعت کے دوسرا خیال نہ آتا علی کو جھوٹ کے چون جزا کرنا اور باسیں بنائی صفت ایمان کی دلیل ہے اسلئے وہ اطاعت یعنی گرم رہے۔ بھوکھ کو ائکے ایمان پر کس قدر وثوق تھا کہ بلا امعل علی کرم اللہ وجہہ کی رائے لاکھدی اور یہ خیال سبی نہیں کیا کہ ایسی نازک حالت میں کفار کے ملاک میں گھرے ہوئے ہیں اور مقابلہ ایسے سلاطین سے ہے جنکی شان و شوکت قوت اور قبول تمام دنیا میں شہر ہے خصوصاً عرب و قدیم سے

انکا کلمہ یہ ہے جو صاحبا ایسے موقع میں صرف حد شرب ہی میں زیادتی نہیں بلکہ اسکے ساتھ یہ بھی حکم لکھدی یا کہ ان لوگوں کو فقر و فاقہ میں رکھو جس کا مطلب یہ ہوا کہ انکے پاس مالِ زیادہ ہو گیا ہے وہ حصیں لیا جائے۔ انکی جانب شناسیوں کے صلب میں قدر ہوئی سو یہ ہوئی کہ مرمر کے جوال غنیمت حاصل کیا تھا وہ بھی جسیں جارہا ہے اور اتحقاق شرعی بھی بالا کے طاق ہے آنا ہوتے پر بھی ان حضرات کے لب پر حرف شکایت نہیں بلکہ نہایت خوشی سے جان دینے کو چلے جا رہے ہیں بھان اللہ یہ اونچیں کے نفوں قدسیہ تھے جو دینی امور میں کیسی ہی سختی کیجاۓ ملاں تک نہیں آتا تھا۔

یہاں محتوار سے خود تماں کی ضرورت ہے کہ جس قوم کے شر ایوں کی یہ حالت ہوتی تو اس قوم کے متقی لگوں کا کیا حال ہو گا اب کہتے کہ ہم سے یہ جرأت کیونکر ہو سکے کہ علی کرم اللہ و ہبہ کی نسبت یہ خیال کریں کہ خلفاءٰ شملت سے انکو بعض تھا اور جس طرح عمومی لوگ بتا دیکیا کرتے ہیں معاذ اللہ آب بھی کیا کرتے تھے اولیا راللہ کا مقولہ ہے شعر

|                                 |                                |
|---------------------------------|--------------------------------|
| کفر است و طلاقیت ما کینہ دا شتن | آئین باست سینہ چو آمینہ دا شتن |
|---------------------------------|--------------------------------|

آپ تو امام الادیا ہیں آپ کے نسبت یہ کیونکر خیال ہو سکے۔

میکی عادت تھی کہ بڑے بڑے معاملات میں شورہ کر دیا کرتے تھے کیونکہ تھا عالم مسلمانوں کی تعریف میں فرمایا ہے والاذین اسْتَحْابُوا الرَّهْمَ وَ اقْامُوا الصَّلَاةَ وَ اعْرَهُم شوریٰ بلینہ ہوئے مسلمانوں کے کام باہمی شورت سے ہو کرتے ہیں اور خاص بھی صلی اللہ علیہ وسلم کو ارشاد ہے کہ ہتنا و رہ جائیے صحابہ سے مشورت کیا کیجئے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جو علوم لدنی حاصل تھے صحابہ کو کہاں نصیب باوجود اسکے آیکو افسوس سے شوریٰ کرنے کا حکم تھا۔ اسکی وجہ یہ ہے کہ جس سے رائے لی جاتی ہے اسکو غاصن فیض کی وافقت اور اس

پیدا ہوتا ہے حق تعالیٰ نے جو آئیہ موصوف میں مسلمانوں کی تعریف کی کہ وہ شوریٰ سے کام کیا کرتے ہیں اس سے ظاہر ہے کہ شرخ بکھر خواہ امداد رائے دینے کا حکم ہے چنانچہ صحیح حدیث میں وارد ہے اللَّذِينَ الظَّاهِرُونَ یعنی کامل دین خیرخواہی ہے۔ غرضکہ آئیہ موصوف میں مسلمانوں کا باہمی اتحاد اور موافقت بیان کیا گی اس اتحاد اور موافقت کا نتیجہ ہوتا ہے کہ اگر کسی سے رائے میں غلطی بھی ہو جائے تو دوسرا شخص صلاح کر دیتا ہے چنانچہ حصہ ایک بار کسی زانیہ کو حرم کرنے کا حکم دیا آنفاقاً وہ حاملہ تھی علی کرم اللہ وجہہ نے فوراً کہدیا کہ یہ حاملہ ہے اگر اسوقت اسکو حرم کیا جائے تو بھرپے قصور ضایع ہو جائیگا۔ عمر نے قول کر لیا اور فرمایا اللہ علی الہلات عمر یا موہہ شوریٰ بدنیہ حکے برکات سخّ کر علی کرم اللہ وجہہ نے اپنا فرض ادا کیا اور عمر نے اپنی غلطی پر تنبھہ ہو کر انکا شکریہ ادا کیا۔ اس زمانے میں اگر کوئی ایسا واقعہ پیش ہو جائے تو عمر بھرپے جلسوں میں بطور افتخار کہا کریں کہ ہم نے ایسے بڑے شخص کو زک وی گراؤن حضرات کے نفوس قدسیہ اس قسم کی تعلیٰ کو ہرگز کو ادا نہیں کرتے تھے دیکھئے کسی روایت میں دیکھا نہ جائیگا کہ علی کرم اللہ وجہہ نے کسی جلسے میں بطور افتخار فرمایا ہو کہ میں نے عمر کو ایسا ذیل کیا آخر ان حضرات آئی کی باتیں حدیث کی شکل میں ہم تک پہنچی ہیں اگر ایک بار بھی آپ یہ فرماتے تو ضرور حدیث کی کتابوں میں اسکا ذکر ہوتا اگر اس واقعہ کو نکتہ چینی سمجھا جائے تو پہلے یہ فرض کرنا ہو گا کہ معاذ اللہ ان حضرات کے نفوس بھی ہمارے ہی عجیب رشک حمد کیہے اور خود غرضی سے بھرے ہوئے تھے۔

اخوا نا انفعوا اللہ خلاف واقع ہے۔

صاحب ناخ التواریخ نے اس واقعہ سے نتیجہ نکالا کہ عمّ غلافت کے اہل نہ تھے کیونکہ انکی رائے میں خطا پڑی۔ اور انکی عمر بھر کی جانشنازی اور حسن تدبیر حکم خود ہی نے ذکر کیا ہے سب کو

نسیان نیا کر دیا۔

غوفہ بدر میں جب کفار کو گرفتار ہوئے تو حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے شورہ یا کار و فکر قتل کیا جائے یا فریب لیکر چھپڑ دیا جائے ابوبکر رضی اللہ عنہ نے رائے دی کہ فریب لیکر چھپڑ دینا مناسب ہے عمر نے ہبائل کرنا مناسب ہے اور بعض صحابہ نے ابو بکر کی رائے پر اتفاق کیا اور بعض نے عمر کی رائے پر اس کے بعد یہ

آیۃ شریفہ نازل ہوئی ماکانِ نبی ان یکون لله اسری مستے یتحن فی الاض  
ترید و ن عرضن الدنیا و اللہ یرید الا خیر و اللہ عن زن حکیم۔ لکتاب  
من اللہ سبق لمسکم فیما اخذ نعمۃ الدین اب عظیم یعنی بنی کوزرا و ارتھا کہ قید یو  
کو مال لیکر چھپڑ دیتے اور قتل نہ کرتے تم لوگ اے صحابہ سامانِ دنیا چاہتے ہو اور انند آخرا  
اور انند عزت والا حکمت والا ہے اگر کتاب میں چلتے ہے اس تصور کی معافی نہ ہوتی تو کوچھ  
ترنے کیا اُ پس ربِ رحمتی غذاب نازل ہوتا۔

چونکہ فدیہ کی رائے دینے والوں پر اس آیۃ شریفہ سے سخت عتاب آئی معلوم ہوا اس وجہ سے  
حضرت پر اور ابوبکر گری طاریِ حکما کہ اتنے میں عمر اے اور عرض کی یا رسول اللہ آپ کیوں  
رو رہتے ہیں فرمایا اگر فدیہ یعنی پر غذاب نازل ہوتا تو تمہارے سوائے کوئی نجات نہ پائی جو کہ  
عمر ایسے واقعات دیکھنے کچھ تھے اس لئے اگر کوئی غلطی ہوتی تو فوراً متنہج ہو جاتے اور خوف آئی  
آپ پر طاری ہو جاتا اسی وجہ سے کہا لوکا علی نہ لکھ لٹ عرب بن طرح آیۃ شریفہ میں ہے لوكا  
کتاب من اللہ سبق لمسکم فیما اخذ نعمۃ الدین اب عظیم

غمدنکہ رائے میں غلطی ہونا کوئی نئی بات نہیں مفہوم بلکہ بشریت ہے اس سے کسی مرتبہ  
میں فرق نہیں آتا۔ غمدنکہ جتنے مخالفت کے قصہ بیان کئے جاتے ہیں ان تصریحات سے ثابت ہے  
کہ وہ بے صلح ہیں اور اون حضرات میں باہمی کمال درجہ کی محبت تھی۔

تاریخ الاسلام میں مولوی محمد احسان اللہ صاحب نے لکھا ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ کے تیرہ صاحبزادے تھے جنکے نام محمد عباس، جعفر، ابو بکر، عمر، عثمان وغیرہ تھے۔

اب غور کیجئے کہ اولاد کے نام جن بزرگوں کے لئے جاتے ہیں اونکی کمی و قوت اور محبت اوسیں ملحوظ ہوا کرتی ہے کبھی سنا نہیں گیا کہ کسی نے اپنے اڑکے کا نام فرعون یا ابو جہل، مکھا ہو تو میانچے اخلافاً صعوبہ میں متعدد کتب احادیث سے منقول ہے کہ ایک بار عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ

جمعہ کا خطبہ پڑھ رہے تھے انہاے خطبے میں نہایت بلند آواز سے کہا یا ساریہ الجبل

یا ساریہ الجبل۔ یا ساریہ الجبل یعنی اسے ساریہ پیار کے متصل ہو جاؤ۔ ساریہ ایک شخص تھے جن کو عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے لشکر پر امیر بن کا عجم کی طرف روانہ فرمایا تھا جس کو اسی دن گذرے تھے لوگوں نے دیکھا کہ کہاں ساریہ اور جبل کیسا۔ اور خطبہ کو اس سے تعلق ہی ہے اس حرکت سے عین خطبے میں لوگ ایک دوسرے کو دیکھنے لگے اور چہ میگویاں شرف عہدوگیں اور یہاں تک نوبت پہنچی کہ بعضوں نے صاف کر دیا کہ غریر کو حذون ہو گیا ہے۔ علی کرم اللہ وجہہ لوگوں سے فرمایا تم عمر کے معاملات میں دخل نہ دو۔ دیکھ لوگے کہ کوئی بات اسیں خود بخالی میگی چنانچہ ایسا ہی ہوا کہ ایک ہمینے کے بعد جب اوس لشکر کا ایک شخص فتح کی خوشخبری دینے کو آیا تو اس نے یہ داقہ بیان کیا کہ ایک روز ہم لوگ ملک عجم میں جبل نہادند کے قریب تھا اور ایسا وقت آگیا تھا کہ ہمکو شکست ہو جائے اتنے میں عمر کی آواز آئی کہ یا ساریہ الجبل یہ سنتے ہی ہم نے پہاڑ کو اپنی پٹی پر کر لیا اور کفار سے مقابلہ کیا چنانچہ مکتوپہ عرصہ میں ہماری فتح ہو گئی انتہی الحصا۔

علی کرم اللہ وجہہ چونکہ امام الادیار تھے جانتے تھے کہ غریر کی خلافت فقط ظاہری نہیں بلکہ خلیفۃ اللہ ہیں۔ دیکھنے کو تو ہیاں ہیں مگر عالم پر حکومت کر رہے ہیں دو فرزدیک اول کے

حق میں کیساں ہے ان اسرار کو دوسرا کیا جائیں انہوں نے بے سمجھی سے کھو دیا کہ عمر بن حنون ہو گئے کیونکہ بتے کہ باقی فتویٰ ریاض کی علامت ہیں تجھب نہیں کریہ خیال مستقل اور سخنچہ ہو جاتا اور مغز کو دیسے جائے مگر علی کرم اللہ وجہہ نے فواراً روک دیا اور اس فتنہ کو جڑ پکڑنے نہ دیا دیکھئے اگر اپنکو عمر سے مخالفت ہوتی تو یہ عمرہ موقع ہاتھ آگیا تھا لوگوں کے خیالات کو تائید دیتے اور فرماتے کہ بیشک اس بتکی بات سے ادنکا جنون ثابت ہوتا ہے اسلئے اب وہ قابل خلا شد ہے۔

اس واقعہ کو ناسخ المواریخ کی جلد و مم میں صفحہ (۳۰۱) میں لکھا ہے کہ سعی القصیر شیخ نجتی غلبیہ با جم افداد و عرب را پس بر دساریہ بن عامر اخشمی در میان چنگ ناگاہ آواز شنید کہ گویندہ لفت یا ساریہ ابجل ابجل لیختہ از جانب کوہ پر خدر باش چوں ساریہ بجانب کوہ پنگ جماعتی از عجم را دید کہ میں نہادہ اندیں با مردم خود برایشان حلہ بردا و آں جماعت را بعضی بحث و برخی را ہزیریت کردا زیں ان عرب دیگر بارہ قوت کر دند و از جب و راست و قلب و جملہ بیکیا جنیش نہ دند و حلہ گراں افگندند چنانچہ اعجم رانیروے در چنگ نامدیں پشت باجنگ کو دند و عرب ازو بنا ایشان بتا خند و ہٹی مردم راجنگ اند اخند در چنگ نہادند صد برا کران عجم کشتہ شد انہی مخصوصاً۔

مصنف علامہ نے لصفت واقعہ کو تحریر فرمادیا کہ یا ساریہ ابجل ابجل کی آواز غیرہ آئی۔ رہایک وہ کلام عمر کا تھا کوئی مصلحت سے اوسکو حذف کر دیا۔

و اقدی رحمۃ اللہ علیہ نے فتح الشام صفحہ (۲۱۵) میں لکھا ہے کہ جب مسلمانوں نے شام کے بہت سے شہر فتح کر لئے تو ہر قلچہ برا اور تمام حضوبوں سے وجہ طلب کر کے دس لاکھ کا لشکر مسلمان کے مقابلہ میں پھیج دیا اور ادھر صرف تیس ہزار آدمی تھے ابو عبیدہ ابن الجراح جو سردار لشکر

اسلام تھے انہوں نے عمرؑ کی خدمت میں عرضی لکھی کہ قرآن کا شکر اتنا کثیر انتقاد ہے کہ صرف جنگوں پر  
ایسیں آٹھ لاکھ ہیں اس لئے لکھی فوج جلد روانہ فرمائی جائے اور عبد اللہ ابن قرط کو دیکھیں کہ  
کہ جس قدر حکم ہو جلد پہنچا میں چنانچہ وہ آٹھ لاکھوں میں مدینہ منورہ پہنچے ہو سی وقت میں کو صاحب جمیع  
کی نماز کے لئے مسجد بنوی میں جمع شکھ اور خط عمرؑ کو دیا آپنے منبر پر پکڑتے ہو کرتا مامضدار کر سنا یا  
جس سے تمام صحابہ سخت تفکر ہوئے پھر عمرؑ رضی اللہ عنہ نے سب سے پوچھا کہ اب کیا کرننا چاہتے  
علی کرم اللہ وجہہ نے کہا میں اس لڑائی کا حال نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سن چکا ہوں فرمائے تو  
کہ یہ لڑائی ایسی سخت ہو گی کہ ہمیشہ کے لئے یادگار رہے گی اور صلیب کی پستش کرنیوالے ایسیں  
ہلاک ہوں گے۔ امیر المؤمنین آپ ابو عبیدہ کے نام تسلیم کا خط لکھ دیجئے چنانچہ عمرؑ رضی اللہ عنہ  
حسب شورہ علی کرم اللہ وجہہ انکے نام خط لکھا جس کا حامل ضمون یہ ہے۔

کرنٹ شکر کی کثرت سے متعلق نہیں ہے بلکہ خدا کی مدد و یرو قوت ہے کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ  
حقوڑے لوگ لشکر کشیر پر غالب آ جاتے ہیں اب تم خدا پر توکل کرو اور صلیب سے کاملو۔ اور خط پیٹ کے  
عبد اللہ بن قرط کے حوالہ کیا انہوں نے دعا کے خیر کی درخواست کی اور آپنے انکو دعا میں میں  
پھر وہ عرضِ سلام کی غرض سے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر تشریف پر حاضر ہوئے اسوہ دنیا  
علی کرم اللہ وجہہ مع ہر دو صاحبزادے اور حضرت عباس اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم حاضر  
وہ کہتے ہیں کہ بعد عرضِ سلام حبیب میں خصت ہونے لگا تو علی کرم اللہ وجہہ نے فرمایا کہ ابن قرط  
کیا ابھی جاتے ہو میں نے عرض کی جی ہاں مگر مجھے فکر ہے کہ اگر میں عین مرک کے وقت ہاں پوچھو  
اور وہ لوگ میرے ساتھ لکھی فوج نہ دیکھیں گے تو بے صبری کا اندیشہ ہے اسلئے میری آرزو ہے کہ  
لڑائی سے پیشہ میں وہاں ہوئے جاؤ اور امیر المؤمنین نے جو نصیحتیں زبانی فرمائی ہیں انکو سارے  
علی رضی اللہ عنہ فرمایا گیا تم نے عمرؑ سے دعا نہیں کی ای کیا تم نہیں جانتے کہ انکی دعا پھری نہیں

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انکے حق میں فرمایا ہے کہ میرے بعد کوئی بُنی ہوتا تو وہ عمر ہو تھا  
حکم موافق قرآن کے حکم کے ہوتا ہے بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ اگر دنیا پر عذاب ارتبا  
توعہ کے سوا کے کوئی اس سے بخات نہ پاتا کہی آتیں انکی شان میں نازل ہوئیں وہ زماں اور  
پرہیزگار اور نوع علیہ السلام کے مشابہ ہیں اور اس قسم کی بہت سی فضیلیتیں بیان کیں ہیں۔  
مقصود یہ کہ عمر رضی اللہ عنہ کی جب دعائِ تم نے لی تو اب کسی قسم کی فکر نہ کرو کیونکہ جنکے  
یقناں ہوں انکی دعا کبھی رو نہیں ہو سکتی۔ اس سے ظاہر ہے کہ عمر رضی اللہ عنہ کی کس قدر  
وقت علی کرم اللہ وجہہ کے دل میں تھی اور کیسا خلوص تھا۔

اور اسی میں یہ روایت بھی ہے کہ جب سعید ابن عامر مکہ مغطیہ اور طائف سے ایک ہزار کا  
شکر جمع کر کے ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کی تائید کو نکلے اور امیر المؤمنین عمر سے اجازت لیئے کویدینہ  
آئے اسوقت عمر رضی اللہ عنہ نے انھیں دستیں کیں علی کرم اللہ وجہہ بھی وہاں تشریف رکھتے تو  
بعندهم کلام فرمایا کہ اے سعید اپنے امام امیر المؤمنین کی دستیوں کو بادھ کوہی وہ شخص ہے کہ اونے  
مسلمانوں کے چالینہ عدو کی تختیں ہوئی انکی شان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
کہ اگر تم انکی اطاعت کرو گے تو ہدایت پا گے۔ اور یہ بھی علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ عبیدہ  
ابن الجراح سے ملاقات ہوتا وہن سے یہ کہو کہ اگر کوئی دشواری پیش آجائے تو امیر المؤمنین کو  
لکھ کر مجھے بلوں تو انشا اللہ تعالیٰ شام کی زین کویں بالٹ دوں گا انہی۔

بجان انہ اطاعت اسے کہتے ہیں متواتر خبریں آہی ہیں کہ آج فلاں شہر فتح ہوا  
اور آج فلاں خطاب اسلام کے قبضہ میں آیا جس سے مسلمانوں کے حوصلے ڈرھے جا رہے ہیں  
خالد ابن الولید وغیرہ شجاعان اسلام اپنی شجاعتوں کے جو ہر دیکھا رہے ہیں کہ ایک ایک  
شخص ایک ایک ہزار سنگوں سا ہیوں کا مقابله کر کے انکو نہیں دیکھ رہا آفاق ہو رہا ہے

اور علی کرم اللہ وجہہ میں کہہت اور شجاعت کا دریا آپ میں جوش زن ہے اور یہ دُوق ہے کہ بنفس نفس سلطنت شام کو الٹ دیں باوجود اسکے یہ نہ ہو سکا کہ بغیر اجازت امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ کے اس جنگ میں شرکیں ہوں آخر ابو عبیدہ کو کہلا یا کہ جب سخت ضرورت ہو تو امیر المؤمنین کو لکھ کر مجھے بلوالو۔ اگرچہ اس قسم کی روایتوں میں کلام کرنا آسان ہے مگر عقل حقیقت شناس سے اگر کام لیا جائے تو یہی روایتیں صحیح معلوم ہونگی اسلئے کہ اگر صحابہ میں ایسی موافقت اور خلیفہ وقت کی اطاعت نہ ہوتی تو ایسے بڑے بڑے قدیم منتظم اور اباد میں جنکی مالی فوجی اور قومی طاقت کے مقابلے میں اشکار اسلام کی قوت ذمیحی جائے تو فیصلہ صافز کے سوائے اور کچھ جواب نہیں ہو سکتا مگر انہیں کہا نکو فتح کر سکتے۔ لیکن کنمیں الفت باہمی کہا یہ اجماع ہوتا ہے کہ ہوا پھر جاتی ہے جیسا کہ حق تعالیٰ فرماتا ہے ولا تازعن افتیشلوا فتنہ ہب ریحکو یتے اے مسلمانو آپس میں جھگڑا ائمہ کرو کہ اس سے بزدل ہو جاؤ گے اور متحاری ہوا بگڑ جائیگی انتہی۔

دیکھئے کہ مخالفت باہمی ہی کا نتیجہ تھا کہ وہی علی کرم اللہ وجہہ میں کہ فوج کفار کی تعداد لاکھوں کی سُن کر فرماتے ہیں کہ ملک شام کو الٹ دوں گا اور خود نفس نفس ایک لاکھ فوج ہمراہ لیکر چودہ ہیئتیں معاویہ کا مقابلہ کرتے رہے اور دونوں طرف برابر کی فوجیں تھیں بلکہ ایک طرف کثیر التعداد صاحب پر موجود تھے جو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمراہی میں بہادران عرب کے دلوں پر اپنی جوانمردی کا سکھ جاری رکھتا باوجود اسکے ایک ملک شام بھی فتح نہ ہو سکا اور عمر کے وقت میں شام عراق اور عجم فتح ہوئے اور یورپ اور لقیہ میں چیاثک کے فتح کرتے گئے کبھی ایسا نہ ہوا کہ بغیر فتح کے واپس آگئے ہوں۔ حالانکہ اسلامی فوج کی تعداد کبھی ایک لاکھ تک نہیں تھی اور کفار کی فوجیں لاکھوں کی شماریں تھیں اور صرف فوج ہی نہیں، باقیوں کی فوج کے

ساتھ مقابلے رہتے تھے۔ خالد بن الولید رضی اللہ کو اگر سیف اللہ کا خطاب تھا تو آپ اسلام نہ لئا  
تھے اور ہم یقیناً کہ سکتے ہیں کہ خالد کو آپ کی شجاعت اور قوت کے ساتھ کوئی نسبت نہیں گرفتار  
یتھی کہ انکو جواہر دی وکھانے کا موقع اس زمانے میں ملا تھا کہ تمام صحابہ ایک ول تھے اور اس  
اتفاق کی وجہ سے مسلمانوں کی ہوا بندھی ہوئی تھی اور علی کرم اللہ وجہہ کو وہ زمانہ طاجین کسب  
روایات صحیح فتنہ کا دروازہ کھل گیا تھا اور حکیم آیہ موصودہ منازعہت باہمی کی وجہ سے  
اور بزرگی مسلمانوں کے دلوں پر چھا گئی تھی۔

امثل آیات اور احادیث اور قرائیں قویہ دیکھنے کے بعد ہر صفت مراجع مسلمان کا  
وہ بدان گواہی دیگا کہ علی کرم اللہ وجہہ اور ابو بکر صدیق اور عمر رضی اللہ عنہم میں کمال درجہ کا  
استخاراً اور اتفاق تھا۔ اور مخالفت کی روایتیں بے اصل محض ہیں۔ آپ کو ان حضرات سے اس وجہ  
خصوص تھا کہ اگر غائبانہ بھی کوئی اونکا ذکر بے طوری سے کرتا تو آپ منع فرمادی تو خاص پاسخ ایسا نہیں  
صفر (۲۵۹) میں لکھا ہے کہ جگ صفين میں عبد اللہ بن عمر اور محمد بن جنید کا جب مقابلہ ہوا تو علی  
نے اونکو پکار کر بلایا انہوں نے وجد ریافت کی تو فرمایا کہ مجھے اندریشہ ہوا کہ کہیں وہ پیر غائب  
آجائیں انہوں نے جواب دیا کہ خدا کی قسم یہ فاسق تو کیا اگر اوسکا باپ عمر خطاب بھی ہوتا تو  
آپ کی شان نہیں کہ آپ اوسکے مقابلہ میں جاتے امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا یادی  
لائق لایدیہ لا خیر اینے اے رٹکے اون کے والد کی شان میں سوائے خیر کے کوئی تو ہیں  
کافظہ نہ کہو۔

کنڑ العمال میں متعدد کتب حدیث سے روایت ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ سے آپ کی  
صاحبزادی ام کلشوم رضی اللہ عنہا کا پیام اپنے لئے کیا علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ وہ کم عمر  
ہیں کہا کہ مجھے اسکے سوائے اور کچھ مقصود نہیں کہ میرا نبی قلن بھی نبی حصلی اللہ علیہ وسلم سے

بانی رہے میں نے حضرت سے سنائے کہ کل سبب اور سب قیامت کے روز منقطع ہو جائیں گے  
مگر میرا سبب و سب باقی رہیں گا۔ اگرچہ میں حضرت کی مصاجبت میں مدتوں رہا مگر جاہتا ہوں  
کہ یہ تعلق بھی باقی رہے۔ اے علی! ابرو سے زین پر ایسا کوئی شخص نہیں جو اونکی مصاجبت کی  
اسقدرت توقع رکھتا ہو جس قدر مجھے ہے۔ یہ سن کر علی کرم اللہ وجہہ راضی ہوئے اور فرمایا میں  
آپ کے ساتھ اد نکاح نکال کر دیا عمر رضی اللہ عنہ نے ہنایت خوشی سے صحابہ کی مجلس میں آکر  
کہا کہ مجھے نکاح کی مبارک باد دو۔ اونھوں نے مبارک باد دیکر یوچا کہ اے امیر المؤمنین!  
کن کے ساتھ آپ نے نکاح کیا۔ فرمایا علی ابن ابی طالبؑ کی صاحبزادی کے ساتھ اد وس کی  
وجہ بیان کی اور چالیس ہزار درہم اد نکاح ہر مرقرار فرمایا انہیں۔

اگرچہ حضرات شیعہ کو بھی اس واقعہ کا اقرار ہے مگر کچھ ایسی بدعنوں سے اوسکو بیان  
کرتے ہیں کہ غیرت دار آدمی کو اوس کا سنتا بھی ناگوار ہے۔

مانش المتواتر تجھ کی جلد چاہم صفحہ (۲۱) میں یہ روایت منقول ہے کہ جب حضرت فاطمہ زہرا  
علیہا السلام بیمار ہوئیں تو ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما عیادت کیلئے آپکے دو لخانہ پر گئے مگر آپ نے انہیں  
آنے کی اجازت نہیں دی اوس پر ابو بکر رضی اللہ عنہ نے قسم کھالی کہ جتنا کف فاطمہ رضی اللہ عنہما  
کو میں راضی نہ کر لوں گا کسی حیثت کے سایہ میں نہ بیٹھو تو نکاچا نچہ رات بھر زیر سارہ بے عمر ضلی عیش  
یہ دیکھ کر علی کرم اللہ وجہہ کے پاس گئے اور کہا کہ ابو بکر ایک ضعیف رمیق القلب شخص ہیں  
اور اونکو صطفِ صلی اللہ علیہ وسلم کا حق صحبت اور مصاجبت غار حاصل ہے کئی بارہ وہ اونکی  
فاطمہ رضی اللہ عنہما کی عیادت کو گئے مگر اونھوں نے آئیکی اجازت نہیں دی اگر آپ اس با  
میں غفارش کریں تو ہم حاضر ہو کر اونکو راضی کر لینیں گے۔ علی کرم اللہ وجہہ نے قبول فرمایا اور فاطمہ  
رضی اللہ عنہما سے اجازت دیتے کو کہا اونھوں نے جواب دیا کہ خدا کی قسم نہیں اونکو آئیکی

اجازت و مکنی نہ اون سے بات کرو مگنی۔ علی کرم اللہ وجہ نے فرمایا میں اس کام کا حسامن  
ہو گیا ہوں۔ فرمایا جب آپ حسامن ہو گئے تو خیر اجازت دیجئے جنا سچے بعد اجازت وہ  
اور معدور تین کیس مگر آپنے قبول نہیں کیا اوس وقت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا یا ویل  
یا ثبور لیت امی لم تلد نی میخے یہ بڑی تباہی کی بات ہے کاش مجھے میری ماں  
زوجی ہوتی انتہی۔ اگرچہ یہ روایت سنیوں کی کتاب میں دیکھی نہیں گئی۔ مکتسلیم کو لی جائے  
تو اس سے آسان تو شناخت ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ کو شیخین کے ساتھ محبت سقی اور خلافت کا  
کوئی جھگڑا نہ تھا اس لئے کہ کس قدر آپ کو ان حضرات کی پاس خاطر تھی کہ با وجود یہ حضرت  
فاطمہ علیہا السلام نے بڑی قسم کھالی تھی مگر آپنے اسکا بھی خیال نہ کیا اور آسانا زور دیا  
کہ قسم توڑنے پر اونھیں مجبور ہونا پڑا۔ اگر آپ کو ان حضرات سے ذرا بھی طال ہوتا تو صاف نہ  
کہ تم جانو اور وہ مجھے ان جھگڑوں سے کیا کام بھی قسم کا بھی قوی حلیہ موجود تھا۔

اس روایت سے اسکا بھی اندازہ ہو سکتا ہے کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو خاندان بہوت  
کس قدر خلوص تھا فاطمہ رضی اللہ عنہا کا رخ و طال کس درجہ اون پرشاقد ہوا ہو گا کہ قسم  
کھالی کہ جب تک اونکو راضی نہ کر لے گا کسی گھر کے چھٹ کے سایہ میں نہ بیٹھو گا۔ پھر جب  
آپنے معدور ت قبول نہیں کی تو خلافت بلکہ زندگی آپکی نظروں میں چیخ ہو گئی جو لیت  
امی لم تلد نی سے ظاہر ہے۔ اگر یہاں یہ خیال کیا جائے کہ یہ سب تقیہ کی راہ سے تھا  
تو اسکو عقل قبول نہیں کرتی اسلئے کہ فدک جسکے ندیتے کا رخ فاطمہ رضی اللہ عنہا کو خانا اول سے  
اوونکو کوئی ذاتی نفع نہ تھا اسکے مصارف اخنوں نے وہی رکھے تھے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کے زمانہ میں تھے۔ اس سے ظاہر ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اسی بات  
ضرور پیچی سچی جس پر عمل کرنے میں وہ مجبور تھے کیونکہ خدا در رسول کے احکام جاری نہ تھیں

حاکم مجاز نہیں کہ کسی کی رورعایت کرے جیسا کہ علی کرم اللہ وجہہ کے اس ارشاد سے ظاہر ہے جو پنج البلاغہ صفحہ (۱۰۰) پر لایقیم احوال اللہ سبحانہ الامن لاصانع ولا یضانع و لا یتدعی المطاعم یعنی خدا کے تعالیٰ کے حکم کو دہی جاری کر لیا جو کسی کے ساتھ سازش کرے اور نہ ایسے کام کرے جو اہل باطل کے مشابہوں اور نہ لوگوں کی خواہیں پوری کرنا اوسکے مدنظر ہو۔ غرض کتاب ابو بکر مخدود ر تھے اور حضرت فاطمہؓ سے انھیں کوئی خصوصت نہ تھی اگر معاذ اللہ کوئی ذاتی خصوصت ہوتی تو بار بار رضما جوئی کے واسطے آپکے گھر نہ جاتے اور بخدر کرنے کی ضرورت ہی کیا تھی کہ یونکہ خلافت کے مسئلہ میں تو کوئی رکاوٹ باقی رہی نہ تھی جس سے یہ خیال ہو کہ خلافت محل کرنے کی یہ تدبیر نکالی تھی۔ اگر فاطمہ رضی اللہ عنہا کو مقصداً بشریت اس مقدمہ میں کسی قسم کا بخی بھی محتاطاً ابو بکر رضی اللہ عنہ کے خلوص کے اثر سے وہ وضع ہو گیا تھا جیسا کہ تختہ اشاعت عشرتی میں لکھا ہے کہ قطع نظر یہ تھی وغیرہ کتب اہل سنت کے کتب شیعہ مثل محدث محدث الجالین وغیرہ سے ثابت ہے کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو جب فاطمہ رضی اللہ عنہ کا بخی اور خفگی معلوم ہوئی تو آپ اونکے پاس چلے گئے اور کہا کہ اسے صاحبزادی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی آپ فدک کے باب میں جو کھتی ہیں سچ ہے گریم نے آپکے والد صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ آپ صاحبوں کے اور عذر کی قوت کے بعد فرار و مسالین میں فدک کے محل کو تقسیم فرمایا کرتے تھے۔ فرمایا آپ بھی اوسی طرح تقسیم کیا کرو۔ اونھوں نے کہا خدا کی قسم پیرے ذمہ ہے میں ایسا ہی کر دیکھا۔ فرمائیں خدا کی قسم ایسا ہی کر دے گے جو کہا خدا کی قسم ایسا ہی کر دیکھا۔ اپنے فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا یا اللہ تو گواہ رہ اور یہ اقرار میکر اونھے راضی ہو گئیں چنانچہ ابو بکر رضی عنہ نے وہ عہد پورا کیا انہی۔

ابو بکر رضی اللہ عنہ نے جو حدیث شریعت سخن معاشر الابنیاء لانورث

پیش کی اسکی تصدیق اللہ اہل بیت بھی کرتے ہیں۔ چنانچہ کلینی صفحہ (۱۱) میں ہے عن ابن عبد اللہ علیہ السلام قال ان العدما و رثة الانبياء و ذلك ان الانبياء لمر پور شاد رہمًا ولا دیناراً و انما اور ثوا حادیث من احد يشهد اسکا مطلب صاف ہے کہ انہیا و دنیوی کوئی چیز میراث میں نہیں چھوڑتے انکی میراث صرف احادیث ہیں جن کے وارث علماء ہوتے ہیں انہی۔

دیکھئے لفظ انہا حصر کے لئے ہے جس کے معنی یہ ہوئے کہ انہیا کی میراث صرف علم ہے اسکے سوا کوئی چیز ترک میں نہیں چھوڑتے۔ کلینی صفحہ (۱۲۳) میں ہے عن ابن عبد اللہ علیہ السلام قال ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم من المذاهب سيفا و درعا و عن كل دار حلا و بعلته الشهباء فورث ذلک کله على بن ابن طالب يخلي بعیضاً صلی اللہ علیہ وسلم کا ترک مساع دنیوی سے صرف توارا اور فردا اور چھوٹائیہ اور کجا دا اور کوئی بھتا اور اس سب کے وارث علی بن ابن طالب ہوئے۔ اس روایت سے یقینی طور پر معلوم ہوگا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جس قدر ترکہ تھا اسکے وارث علی کرم اللہ وجہہ ہوئے یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ عباس حضرت کے چچا موجود تھے پھر علی کرم اللہ وجہہ کو یہ ترک کیونکر پہنچا۔ اس کا جواب اس روایت سے معلوم ہوتا ہے جو کلینی صفحہ (۱۲۳) میں ہے کہ ابو عبد اللہ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کا وقت قریب پہنچا آپ نے عباس سے فرمایا اعم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کیا میراث محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے شرط پیٹھے ہو کہ اسکا قرض ادا کریں اور وعدہ پورا کریں انہوں نے عرض کی یا رسول اللہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں میں ایک بوڑھا شخص کشیر العیال اور غریب ہوں۔ آپ نے اور وعدوں کا ادا کرنا گس سے ہو سکے۔ آپ سنگاوت میں ہوا کے تنہ کامقا بلکر کرتے تھے

پھر کبر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے وہی فرمایا اور عباسؑ نے وہی جواب دیا اسکے بعد علی علیہ السلام سے وہی فرمایا جو عباسؑ سے فرمایا تھا آپ نے قبول کیا۔ پھر آنحضرت نے اپنی خاتم خود فرع نے خمیص۔ ٹوپی۔ ذوالفقار۔ دلدل دواوٹیاں۔ دو گھوڑے۔ دو مادہ خپروغیرہ اشیا اپ کو عطا کئے اشتہی بخضا۔

اب غور کجی بچ کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی میراث یہی تھی جو نہ کورہ ہوئی اور مکمل میراث کے وارث علی کرم اللہ وجہہ ہوئے۔ جبکی تصریح حضرت امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں اور آپ نے دیکھ لیا کہ اسیں فدک کا نام بھی نہیں اگر زمین فدک ترکہ میں ہوتی تو اس موقع پر حضرت اس کا ضرور ذکر فرماتے کہ اسکو بھکر قرض کی ادائی گیجاۓ اور تعجب نہیں کہ عباسؑ بھی اس حادثہ کی وجہ سے اس خدمت کو قبول کر لیتے بہر حال یہ وقت ذاتی جاندہ ادبلانے اور ادائی دیون دغیرہ کی وصیت کرنے کا تھا۔ جب بچھوٹی بچھوٹی اشیاء سے ملکوکہ پر آپ نے علی کرم اللہ وجہہ کا قبضہ کر دیا تو ایک بڑی آمدی کی زمین جس پر دتوں جھگڑے رہے اسکا ذکر حضرت ضرور فرمادیتے اور اگر کمی صلحت سے ذکر نہیں فرمایا تو علی کرم اللہ وجہہ ضرور بچھ لینے کے ادائی دیون ہیں آمنی فدک سے بھی عدالیت کتا ہوں یا نہیں مگر آپ نے بھی نہیں پوچھا اس سے ظاہر ہے کہ فدک کو ترک سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اسکے مصارف جد اگاہ مقرر تھے۔ غرض فدک کے معاملے میں جو اب کہ پرالام لگا دیا جاتا ہے خود علی کرم اللہ وجہہ اور ائمہ کرام نے اسکا جواب دیدیا یہ کفاظۃ النہرا علیہا السلام کو وہ حدیث پڑھی تھی اسلئے آپ نے اسکا تذکرہ کیا پھر جب بوبکر رضی اللہ عنہ سے اسکے اصلی واقعات سن لئے تو تسلیم کیا اور بھکر اٹھے ہو گیا مگر بعد والے لوگوں نے اپنے غرض پورے کرنے کی غرض سے روایتیں بنالیں جن سے اب تک انکا جھگڑا پڑا ہوا ہے اگر وجدانے کام بیجاۓ تو وہ بھی یہی گواہی دیگا کہ ان نقوص قدسیہ کی بیشان نہیں کہ دنیا دار ذکری طرح

تھوڑی سی زین کے لئے عمر بھر خصوصت میں لگے رہیں۔

نیج السیان میں حضرت علی کرم اللہ و جہہ کا ارشاد منقول ہے من بالغ فی الحصی  
اَنْهُرُ وَ مِنْ قَصْرٍ فِيهَا كُلُّ مُؤْمِنٍ وَ لَا يَسْتَطِعُ إِنْ يَتَقَى اللَّهُ مِنْ خَاصِّ مُنْتَهِي جُو شخص  
خصومت میں مبالغہ کرے وہ گناہ گکار ہے اور جو تھوڑی خصوصت کرے وہ ظالم ہے اس سے  
خدائی کا تقوی نہیں ہو سکتا۔ انتہی اب کہتے کہ کیونکر خیال کیا جائے کہ فاطمہؓ علیہ السلام  
نے مقدمہ فدک میں خصوصت کی جیکی وجہ سے ظالم یا گنہگار قرار دیئے جائیں یا کہا جامعاۃ  
وہ تلقی نہ تھیں اور علی کرم اللہ و جہہ کی نسبت یہ کیونکر خیال ہو سکے کہ آپے لوگوں کو تو یہ  
ارشاد فرمایا تھا مگر اپنے گھر میں اسپر علی نہ تھا۔

اور یہ بھی روایتیں نقل کی جاتی ہیں کہ فاطمۃ الزہرا علیہا السلام نے انتقال کے وقت  
ابو بکرؓ سے ترک کلام کر دیا تھا۔ حالانکہ کلینی صفحہ (۲۴) میں ہے عن ابی عبد اللہ علیہ  
السلام يقول قال ابی قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایما مسلمین  
ها جرا فمکثا ثلا تا لا یصطدحان الا کان خارجین من الاصلام ولعن  
یکن بینہما ولایة فایہما سبق الی کلام اخیہ کان السابق الی  
الجنة يوم الحساب یعنی ابو عبد اللہ علیہ السلام اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو دو مسلمان باہمی رنجش کی وجہ سے تین روز تک  
ایک درس سے بات نہ کریں اور اس عرصہ میں صلح نہ کر لیں تو وہ دونوں مسلمان سے خارج  
اور انہیں ولایت نہیں پھر جو شخص پہلے بات کر لے وہ قیامت کے روز جنت میں پہلے جائیں گا  
اب غور کچھ کہ حضرت فاطمۃ الزہرا علیہا السلام کی نسبت یہ گمان ہو سکتا ہے کہ نعمذ بالله  
آپ اپنے گناہ کے قرکب ہوئے جس سے آدمی اسلام سے خارج ہو جائے اس قسم کی کلارڈیں

یقیناً بنائی ہوئی اور موضوع ہیں اور انکی تصدیق کرنے والے اپنے پر قیاس کس کے تصدیق کر دیتے ہیں جو ہرگز نہیں چاہتے کیونکہ اگر ان حضرات کی وہی حالتیں ہیں جو ہماری ہیں تو انہیں قدر سیئیں اور ہمارے نفع میں فرق ہی کیا ہوا۔ اب اگر ان روایتوں کو صحیح کرنے کی خرض سنفل مارہ اور نفس قدر سی اور مطمئنہ کو ایک کر دیں تو اسکا کچھ علاج نہیں۔

سخن جس طرح ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما سے آپ کو صفائی تھی اسی طرح عثمانؐ سے بھی تھی چنان:

ناسخ التوایخ کی جلد دوم صفحہ (۵۲۶) میں لکھا ہے کہ عثمانؐ نیم شے بجا نہ علی علیہ السلام آمد و  
یا با احسن حق خوشاوندی و قرابت را فروگزار شفقت خویش را از من دینے مدار و نزد  
ای قوم شوایشان را بحکام خدا و سنت رسول دعوت کن و اخچه خواستار شوند پذیر فتاویں  
و مکھی عثمانؐ کو علی کرم اللہ و جہہ پرس قدر اعتماد و دلوث خاکہ ایسی نازک حالت میں  
کل صحابہ میں سے بلا بیویوں کی تفہیم کے لئے آپکا انتخاب کیا اور آپنے بھی اوسکو قبول کر کے  
یہاں تک سمجھی کی کہ عثمان رضی اللہ عنہ کی طرف سے خود دن من ہو گئے۔ جیسا کہ ناسخ التوایخ  
میں اسکی تصریح کی ہے۔ اگر دشمنی ہوتی تو علی کرم اللہ و جہہ صاف کہدیتے کہ مجھے ان محکڑوں سے  
کیا غرض بلکہ بلا بیویوں کو ارتبا نہیں و استعمال ک دیتے۔

اور یہ بھی ناسخ التوایخ صفحہ (۵۲۹) میں ہے۔ وا زہر جانب سنگ پارہ ہائے مجدؓ ا  
بر گرفتہ مسوی عثمان روان کردن دل پیش عثمان را از من بر فرد آور دند و او بیوش بود  
اچنانش بجا نہ بروند حسن بن علی علیہ السلام و سعد ابن و قاص وغیرہ تا در سر اسے رفتند  
عثمان ازیشان غدر خواست تا باز شدند اتکا نہ علی علیہ السلام بعیاد عثمان روان شد  
و او را دیدار کرد۔ و مکھی اس سے کس قدر بآہمی محبت اور خصوصیت معلوم ہوتی ہے کہ با بخوبی  
اس خذلانک حالت کے امام علیؓ نے عثمانؐ کو لکھ رکا پہنچایا اور علی کرم اللہ و جہہ سنتے ہی

بلوائیوں کو زبر و توبخ کی اور اوس خطرناک حالت میں بانی پہنچایا۔ عثمانؓ کا علی کرم اسند و جمیع کو تضییب کے ساتھ پکارنا اور خبر پہنچتے ہی آپ کا دہان تشریف لیجانا وغیرہ امور کس تضییع سے محبت و خصوصیت باہمی کو تباہ رہے ہیں اگر ایسے کھلے قرآن بھی نظر انداز کر دیئے جائیں تو اکٹھا پڑیگا کہ درایت کوئی ہیز نہیں صرف اسم بے سمی ہے۔

جب علی کرم اللہ و جمیع کو یقین ہوا کہ بلوائی عثمانؓ کو ضرور شہید کر دیگے تو امام علی بن عثمانؓ کو حفاظت کیلئے روانہ فرمایا چنانچہ تابع الخلفاء صفحہ (۱۰۹) میں ہے فبلغ علیاً عثمان

یراد قتلہ فقال انما ارد نا مروان فاما قتل عثمان فلا ف قال للحسن والحسين

اذ هب اب سيف كه ماحتى تقو ما على باب عثمان فلا تدعا أحداً يصل الميه

یعنی جب علی کرم اللہ و جمیع کو معلوم ہوا کہ بلوائیوں نے عثمانؓ کے قتل کا ارادہ کر دیا ہے تو فرمایا کہ ہم صرف اسقدر چاہتے تھے کہ مروان کو دیدیں رہا عثمانؓ کا قتل سواس کا خیال بھی نہ تھا پھر امام حسن اور امام حسین علیہما السلام سے فرمایا کہ تم دونوں مسلح ہو کر عثمانؓ کے دروازے پر جاؤ اور کسی کو اون تک پہنچنے مدد چنانچہ دونوں صاحبوزادے مسلح ہو کر تشریف لی گئے اور بلوائیوں نے تیز اندازی شروع کی اسی میں لکھا ہے کہ امام حسن زخمی ہوئے اور آپ کا جسم مبارک خون آؤ دہو گیا اور قبیر کا سر پھوٹا محدث بن ابی بکر نے جب یہ حالت دیکھی تو بلوائیوں سے کہا کہ اگر بنی ااشم حسین کا یہ حال دیکھیں گے تو ضرور کمک کے لئے آئیں گے اور ہمارا مقصد و قوت ہو جائیگا اسوقت مناسب ہی ہے کہ دوسری طرف سے دیوار کو درکھ میں پہنچ جائیں اور روانہ قتل کر دایں۔

جب علی کرم اللہ و جمیع کی شہادت کی خبر پہنچی تو بدحواس دوڑتے اور دونوں صاحبوزادوں سے فرمایا کہ مختاری موجود گی میں امیر المؤمنین کس طرح قتل کئے گئے اور

کمال عرصہ سے امام حسن علیہ السلام کو طلب اپنے اور امام حسین علیہ السلام کے سیدھے پر مارا اور بہت سخت وست سنتی آگرچہ اس واقعہ کو ناسخ التواریخ صفحہ (۳۴۵) میں دوسرے طور پر لکھا ہے۔ مگر شہادت کے وقت امام حسن علیہ السلام کا وہاں موجود رہنا اوس سے بھی ثابت ہے۔ پھر اپنے لکھا ہے کہ آتش فتنہ بالا گرفت عثمان را از پس یکدیگر خپڑ دربو دیں قوم آتش بایا در دند و بر دشمنیں ز دند و بیر در دل آمدند در دیگر را آتش ز دند حسین بن علی علیہما السلام وغیرہ ز د عثمان بودند عثمان باحسن گفت ایں وقت در رائے سرائے راقوم برائے کار بزرگ می سور زند و پر تو علی بن ابی طالب ایں ہنگام در جن تو اندر لیشن کست ترا سو گند مید ہم کہ ز داد شوی پس حسن علیہ السلام از ز داد او بیرون شد و ایں وقت ہم رائے عثمان در آ اور دند۔

بہر حال علی کرم اللہ وجہہ کی ہمدردی ہر طریقے ثابت ہے اور اس روایت سے عثمان  
کا نایت خلوص ظاہر ہے کہ امام حسن علیہ السلام ہر چند واپس جانا نہیں چاہتے تھے مگر آپ نے اونکو  
محجور کیا اور منت کر کے قیمیں دیدیکر روانہ فرمایا صرف اس خیال سے کہ علی کرم اللہ وجہہ کو  
تشویش ہو گی۔ سبحان اللہ دفاف داری اور غنمیواری اسے کہتے ہیں۔ علی کرم اللہ وجہہ نے اپنے  
جنگر گوشوں کو شرکیں حال کیا تو عثمان نے اوس کا جواب دیا کہ سرجاۓ تو قبول گر آپ کے  
دل پر گشویش نہ آنے پائے۔

روایات مذکورہ بالا سے یہ بات نہایت وضاحت سے معلوم ہو گئی کہ حضرت علی کرم اللہ  
جو خلفاءٰ شلیل کے ساتھ ایک خاص قسم کی خصوصیت اور محبت تھی اور اونکے خصائص اور خلفیۃ  
بر جن ہونیکے قابل تھے کیونکہ آپ جانتے تھے کہ ہر وقت اسلام میں ایک ایسے شخص کی ضرورت  
جو امانت و دیانت سے نبوت کے کاموں کو بطور خلافت و نیابت انجام دے جسے فضیل جان

اہل حل و عقد اتفاق کر کے اوسکو اپنا امیر تسلیم کر لیں چنانچہ یہ امور خلافتے ششہ میں پائے گئے۔  
 چونکہ ابھی معلوم ہوا کہ خلافت بتوت ایسی چیز نہیں کہ کوئی مستین شخص اوسکا طالب ہو سکے  
 اسی وجہ سے جب آپ کی نوبت آئی تو ادھر سے قبول کرنے سے آپ انکار کر گئے اور ہبہ در کی  
 رو وقیع کے بعد بجبوری قبول فرمایا۔ اب جو خیال کیا جاتا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ کو  
 آرز و تھی کہ آپ خلیفہ اول بنکے جائیں سو یہ بالکل خلاف درایت و رایت ہے۔ کیونکہ  
 مختلف مسند و روایتوں سے ابھی معلوم ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کرم اللہ  
 کو اپنا خلیفہ اور ربانیشیں مقرر فرمایا نہ اور کسی کو بلکہ قرآن و اشارات اور پیشین گوئیوں کے  
 ذریعہ سے معلوم کر دیا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو اہل اسلام خلیفہ مقرر کر لیں گے اور خداستگی کو  
 ہری نظرور ہے تو کیونکہ ہو سکتا ہے کہ یا وجود اس علم کے آپ خلاف مرضی خدا رسول ایشی  
 کی آرز و کرتے جیسیں ہزارہا فرد داریاں ہوں اور سر دست کوئی نفع بھی نہیں پہنچاتے  
 معمولی کھانا اور کپڑا خلیفہ کو نصیب ہونا مشکل تھا جسکے ثبوت میں خود علی کرم اللہ و جہہ کے حالات  
 گواہ عدل ہیں۔ جن سے دشیعہ کو انکار ہے نہ سنیوں کو یہی وجہ تھی کہ شیخین بلکہ خود علی کرم اللہ  
 تنکارتے تھے کہ کاش ہم پہلے ہی مر گئے ہوتے۔ اب کہہ کے ایسی خلافت کی آرز و عقل کی رو  
 کیونکہ صحیح ہو سکتی ہے۔ ہر حدید روایات خلافت شیخین حاکم نے مستدرک میں کثرت سے ذکر  
 کئے ہیں اور حاکم شیعی شخص ہیں اگر اس سے بھی قطع نظر کر کے تسلیم کر لیا جائے کہ جو احادیث  
 حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے باب میں وارد ہیں سنیوں کی بنائی ہوئی ہیں تو بھی عقل بلکہ  
 قبول نہیں کرتی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علی کرم اللہ و جہہ کو اپنا ولیعہدا و ربانی  
 مقرر فرمادیا تھا اور کل صحابہ نے عدول حکمی کی کیونکہ عدول حکمی کے لئے کوئی ایسا وہ سبب  
 چاہتے گے عمر بھر کی خوش اعتمادیوں پر یا انی پھیر کر چند ساعتوں میں پوری مخالفت پر آمادہ ہے۔

کیا کوئی کہہ سکتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات تک کل صحابہ حضرت کے امر بر جانے کا ذریعہ جانتے تھے اور کیا یکسی کا عقیدہ تھا کہ حضرت کے حکم بعد وفات قابل نفاذ نہیں ہے ہرگز نہیں بلکہ وہ جانتے تھے کہ جو کچھ آپنے قرار دیا اور حکم فرمایا وہ بالکل ہمیشہ کے لئے قابل نفاذ ہے۔

ابو بکر مثل معاویہ کے پہلے سے کوئی حکومت حاصل نہیں ہے فوج کشی کرنے کے سب کو مقہور کرنے کا احتمال ہو سکے نہ اسکا قبیلہ ایسا پر زور اور جنگ جو خاصی ہمیت کل صحابہ پر طاری ہو گئی ہو بلکہ اسکا قبیلہ تمام قبائل قریش میں چھوٹا اور کم و قوت سمجھا جاتا تھا جیسا کہ ابوسفیانؓ کے قول سے ابھی معلوم ہوا۔ غرض کوئی سبب ایسا خیال میں نہیں آتا جس سے کل صحابہ بلکہ خود علی کرم اللہ وجہہ کو مخالفت امر بنوی پر مجبور کیا ہو کیونکہ علی کرم اللہ وجہہ اگر امور یا حق تھے تو اس کا فرض ہنا کہ کبھی اوس سے تقادیر نہ کرتے یعنی عثمانؓ شہید ہو کے گر خلافت کو نہ چھوڑا اصراف اس بنا پر کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کنایہ فرمایا تھا کہ عثمانؓ اسید ہے کہ خدا تعالیٰ تھیں ایک فتیض ہیں اسے اگر لوگ اوسکو اوتارنا چاہیں تو تم اتمانؓ نہ دو جیسا کہ حکم نے اس روایت کو مستدرک میں بیان کیا ہے۔ اس سے ثابت ہے کہ وہ روا جو علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ اگر ہیں ولیعینہ ہوتا تو ابو بکر کو حضرت کے منیر پر کھڑے رہنے نہ دیا صحیح ہے۔ غرض کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اگر علی کرم اللہ وجہہ کو اپنا جائیں قرار دیتے تو حکم نہ تھا کہ ہنوز آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تحریز و مکفیں بھی نہیں ہوئی تھیں کہ کل صحابہ عدول حکمی کر کے ابو بکر کو جانشین مقرر کر دیتے کیونکہ وہیوی حیثیت سے ابو بکرؓ میں کوئی ایسی بات تھی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم ایک طرف رہ گیا اور اونکی پل گئی۔ اور حضرت علیؓ بھی اوس عدول حکمی میں شرکیا ہو گئے۔

کلینی میں روایت ہے قال امیر المؤمنین فی کلامہ خطبہ علی المنبر

یا ایسا الناس اذ اعلمتم فاعملوا بما علمتم لعلکم ہتتدون ان العالم العاصل

بغیرۃ کا بجاہل الحائر الذی لا یستفیق عن جھله ولا تدھنوا فی الحق

فقصہ وایسے فرمایا علی کرم اللہ وجہہ نے بر سر منبر کے لوگوں جو محسن کسی بات کا علم آگیا

تو اس پر عمل کرو اس صورت میں اسید ہے کہ تم ہر ایسے باؤ گے۔ جو جانتے والا بخلاف علم

عمل کرے وہ مثل جاہل حیران کے ہے کہ جہل سے اسکوا فائدہ ہی نہیں اور حق بات میں

ماہنت ذکر و رونہ نقصان اٹھاؤ گے۔

اس سے ظاہر ہے کہ اگر علی کرم اللہ وجہہ کو اپنی خلافت متصدکہ کا علم ہوتا تو آپ کبھی

ماہنت ذکر تے کیا مکن ہے کہ لوگوں کو تو آپ بر سر منبر عمل کرنے کو فرمادیں۔ اور خود آپ

عمل نہ کئے ہوں۔

کلینی میں روایت ہے عن ابی عبد اللہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وسلم الفقهاء امناء الرسل ما لم یلی خلوا فی الدین اقیل یا رسول اللہ

وما دخولهم فی الدین اقیل اتباع السلطان فاذ ا فعلوا ذالک فاعذر و

علی دین کریمہ ابو عبد اللہ علیہ السلام سے روایت ہے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے کہ فقہار رسولوں کے امانتدار ہیں اس وقت تک کہ دنیا میں داخل نہیں کسی نے پوچھا کہ

انکے دنیا میں داخل ہونے کی کیا صورت فرمایا بادشاہ کی متابعت جب وہ یہ کام کرنے لگی تو

تمان سے ڈر کر کہیں مختار اوین خراب نہ کر دیں دیکھئے ابو عبد اللہ امام حبیر صادق

علیہ السلام تک جب یہ روایت پہنچی تو علی کرم اللہ وجہہ تو اسکو ضرور جانتے تھے اور

مسئلہ روایتوں سے ثابت ہے کہ آپ خلفاء سے ملکہ کی خلافتوں میں اہل شوریٰ ہیں سرکش

اور دربارخلافت میں ہمیشہ جایا کرتے بلکہ معین و مددگار رہتے اور اونکی اطاعت پوری پوری کرتے تھے اگر آپ انکو سلاطین سمجھتے تو انکی مجلسوں میں کبھی داخل نہ ہوتے اور کبھی دنیا داری کا عارضہ نہ فرمائے کیونکہ آپ بالاتفاق فرقین اور عوام تھے اس سے ظاہر ہے کہ خلفاءٰ شیش کی خلافت کو آپ نے خلافت حقہ تسلیم فرمایا تھا۔

کلینی میں روایت ہے عن معاویہ بن وہب قال سمعت ابا عبد اللہ  
یقول قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وسلام عذل کل بدیعۃ تکون من  
بعدی یکاد بھا الایمان ولیاً من اهل بنتی موکلا به بذ بعنه  
ینصق با الہام من اللہ ویعلن الحق وبنورہ ویرد کید الکائد بن لعبر  
عن الضعفاء فاعتبر وایا اولی الابصار و توکلو على اللہ یعنی ابو عبد اللہ  
فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غرمایا کہ جب کوئی بعثت تھی جس سے ایما  
میں کسی قسم کی خرابی واقع ہوا سو قت ایک ولی میرے اہل بیت کوکل ہو جائیسا کہ ایما  
سے ان خرابیوں کو دفع کے اللہ کی طرف سے اسکو الہام ہوا کہ لیکا جسکو وہ بیان کر لیکا  
اور حکم کا اعلان کر کے اسکو روشن کر دیگا اور کید کرنے والوں کے کید کو روک دیکھا اس ترویج  
سے ثابت ہے کہ خلفاءٰ کی خلافت کرو کید سے حال نہیں کیا گئی تھی مددنہ علی کرم اللہ  
کا فرض ہوتا کہ اپنے الہاموں کے ذریعہ سے حق کا اعلان کر کے میراں اور روشن اور زنگ  
کید کو ظاہر فرمادیتے۔

کلینی میں روایت ہے عن محمد بن جہور الرقی یرفعہ قال قال رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم اذ اظہرت البدع فی امتی فلیقہم العالم علمہ فمن  
نفعل فعلیہ لعنة اللہ یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کہ جب میری امت

میں بعین خلاہ ہوں تو عالم کو ضرور ہے کہ اپنا علم ظاہر کرے اور جس نے ایسا نہیں کیا اس پر خدا کی لعنت ہے غور کیا جائے کہ اگر خلفاءٰ شاہ کی خلافیں اور ادنکے احکامات بدعت تھے تو علی کرم اللہ و جہہ پر انکی تائید کرنا حرام تھا حالانکہ فرقیین کی کتابوں سے ثابت ہے کہ آپ ہر موقع میں ان حضرات کی تائید کو دین کی تائید سمجھتے تھے ورنہ آپ انکی مجلسوں میں ہرگز نہ جاتے جس سے انکی تفہیم ہوتی تھی کیونکہ اسوقت آپ کا جانا بھیتیت اتباع اور اطاعت تھا ز بھیت حاکیت یا اکراہ۔

کلمیٰ میں روایت ہے عن محمد بن جمہور رفعہ قال من اتنی ذا بدعة

فحفظه فانها يسيح في هدم الاصلام يعني فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ جو شخص کسی بدعتی شخص کے پاس جا کر اسکی تنظیم کرے یا اسکو بزرگ بنانے تو اس نے بنیاد اسلام کو ڈھانتے میں کوشش کی اب غور کیجئے کیا حضرت علی کرم اللہ و جہہ سے یہ خواہ ہوتا ہے کہ آپ نے اسلام کے ڈھانے میں کوشش کی ہوگی۔ غنوذ بالله من ذالد۔

کلمیٰ میں روایت ہے کہ ابو عبد اللہؑ نے فرمایا کہ نہ اہل بدعت کے ساتھ رہونے ان کے ہنفیین ہو کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ آدمی اپنے دوست اور قریب کے رین پر ہوتا ہے۔

اور اسکی صفحہ (۵۵) میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب میرے بعد اہل بدعت کو دیکھو تو ان سے بڑی کرو اور گایاں دوا اور یہ گوئی کرو اپنہ تی ملخصاً احصال متعدد روایتوں سے ثابت ہے کہ اہل بدعت سے احترازاً و ربرہی ضرور ہے اور علی کرم اللہ و جہہ نے خلفاءٰ شاہ سے کبھی علیحدگی اختیار نہیں کی بلکہ انکے ہنفیین رہا کرتے تھے اس سے اہل انصاف سمجھ سکتے ہیں کہ خلفاءٰ شاہ کی خلافت بدعت نہ تھی بلکہ خلافت حق تھی جبکی تائید آپ نے فریض فرماتے تھے

علی کرم اللہ وجہہ تو ایکین سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مصاہدت میں رجھکے تھے  
ابتداء سے دیکھا کئے کہ کفار نے کیسی کیسی ایذ ایسی حضرت کو دیں چنانچہ خود حضرت ارشاد  
فرماتے ہیں کہ جس طرح مجھے ایذ ایسی دیگئیں کسی بھی کو نہیں دیگئیں یا وجود اسکے آپنے دعوے  
بیوت سے کبھی تقاضہ نہیں کیا اسی طرح علی کا بھی فرض بھاک دعوے خلافت سے تقاضہ فراہم  
کیونکہ وہ خلافت خلافت بیوت تھی جس سے بیوت کے کام متعلق تھے حالانکہ کسی روایت  
ثابت نہیں کر آپنے بالاعلان دعوے خلافت کیا اور ابو بکر رضی اللہ عنہ اور اوسکے فدرارو  
نے آپ کو دھمکی دی جس سے آپ نے ڈر کر دعوے چھوڑ دیا۔

اگر کہا جائے کہ آپنے تعقیب کیا تو یہ بھی سمجھ میں نہیں آتا اسلائے کہ ابو بکر کا قبیلہ کچھ باد  
نہ تھا جیسا کہ ابھی معلوم ہوا اخلاف اس کے علی کرم اللہ وجہہ کا قبیلہ تمام عرب میں جس  
شوکت و شکوه کا تھا اظہر میں اشنس ہے۔ اور حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر جان خدا کرنیوالے  
کل صحابہ تھے اور حضرت علیؓ کی جو قرابت اور خصوصیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ  
تھی ظاہر ہے اور مقتضا طبع انسانی ہے کہ آپنے کریم اور شفیق آقا کے قرابند اپنیا ہیت غیر  
ہوا کرتے ہیں اور اوسکے انتقال کے ساتھ ہی وارث قوی کو اوسکا جانشین بنادیتے ہیں  
جیسا کہ کتب تواریخ وغیرہ سے ظاہر ہے۔ دیکھئے باوجود دیکھ علی کرم اللہ وجہہ نے امام حسن  
علیہ السلام کو اپنا ولیعہد مقرر نہیں فرمایا مگر ایکی شہادت کے ساتھ ہی جتنے مسلمان ایکے  
زیر فرمان متحسب نے اونکو آپ کا جانشین سلیم کر لیا حالانکہ وہ وقت سخت آزمائش  
اور فتنہ کا تھا اور وہ را کیم بڑی سلطنت شام کا مقابلہ دریش اور ادھر اپنی باغی فوج  
یعنی خواجہ کا خوف لگا ہوا۔ خلافت اسکے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وقت  
تو خلافت کا نام بھی نہ تھا۔ اسکا انکار نہیں ہو سکتا کہ علی کرم اللہ وجہہ کو بھاٹ قرابت

اے طمیان حضور حمال محاک کوئی صحابی آپ کا مقابلہ نہیں۔ چنانچہ حاکم نے مستدر کیں تھے اور  
کی ہے کہ نزال ابن سبہ نے علیٰ سے پوچھا کہ آپ کے اصحاب کون ہیں فرمایا کل اصحاب رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم ہی رے اصحاب ہیں۔

ان قرائیں سے ثابت ہے کہ اگر پہلے سے آپ خلیفہ مقرر ہو چکے تھے تو آپ تو قیمتی کرنے کی  
کوئی ضرورت نہیں۔ صرف دعوے کرنا کافی تھا۔ چھار آپ کی شجاعت یہ نظر والی جائے تو عمل  
ہرگز گوارا نہیں کرتی کہ آپ نے بڑی کی ہو دیکھئے جنگ خبر وغیرہ کے مہر کوں ہیں جو آپ نے داد  
شجاعت دی اکتب احادیث سے ظاہر ہے پھر یہ شجاعت حضرت ہی کے زمانہ پر شخص نہیں  
بلکہ معاویہ کے مقابلہ میں جو معرکہ آرا ایساں آپ نے کیں اونکا بھی جواب نہیں۔ حالانکہ اُوتے  
آپ کی عمر شریعت ساٹھ سال سے تجاوز نہیں اسلئے کہ آپ کی عمر شریعت انتقال کے وقت ترکھ  
سال کی تھی جیسا کہ استیعاب میں لکھا ہے اور کل مدت خلافت چار سال اور ہند ماہ ہے  
جب اس پر اثر سری میں آپ کی شجاعت کا یہ حال ہو تو ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات  
کے وقت جبکہ تینیں تسلی کی عمر تھی جو عین شباب کا زمانہ ہے کیا حال ہو گا۔

تایخ کامل ہی لکھا ہے کہ جب لشکر معاویہ نے عابر بن یاسر کو شہید کیا تو علیٰ رحم اللہ وہ بھی  
صرف بارہ شخصوں کو ہراہ لیکر لشکر پر حل کیا اور تمام لشکر کے صفوں کو چہرتے ہوئے معاویہ  
کے ڈرے کے قریب پہنچ گئے اور پکار کر فرمایا اے معاویہ طرفین کے لوگ رفت مارے  
جانے سے کیا فائدہ فیضلہ اسی زیرقرار دیا جائے کہ تم ہم اینی ذات سے اڑیں جو اپنے حریکت  
مارے وہی مستقل ہو جائے۔ عمر دین العاص نے معاویہ سے کہا یا تو ٹھیک کہ رہے ہیں  
انہوں نے جواب دیا یہ بخارا ظلم ہے تم جانتے ہو کہ اونکے مقابلہ میں جو آیا مارا گیا۔ عمرو نے  
کہا اونکے مقابلہ سے بخارا اٹل جانابے موقع ہے کہا اس سے بخارا مطلب علوم ہو گیا تم

تم چاہتے ہو کر مجھے کھپا کر آپ حکومت کے فرمان میں یہ معاف کیجئے۔ اور اوسی ہی لمحہ  
کہ جب معرکہ صفين میں اہل شام کی فوج کشیر نے علی کرم اللہ وجہہ کے مینہ لشکر پر چکر لیا اور  
ونکے پاؤں اکٹھے اور میدان خالی ہو گیا تو حضرت پاپیادہ مسروہ کی طرف روانہ ہوئے  
او سو قت نیتوں صاجزادے آپکے ہمراہ تھے ہر طرف سے تیروں کی بوجھاڑ آپ پر ہٹے لگی  
ابوسفیان کا غلام جس کا نام احمد رضا حضرت پرلپکا آپ کا غلام میسان نام اوسکے مقابلہ ہوا  
بعد معرکہ آرائی کے احمد غالب آیا حضرت آگے بڑھے اور اوسکو کہنا چاہا وہ بھاگا کا مارا وی  
ذرہ آپ کے ہاتھ میں آگئی اوسی سے اوسکو سرتاک اور ٹھاکر ترین پرایادے مارا کر اوسکے  
دفنوں مونڈھے اور باز ٹوٹ گئے۔ اور اودھ مسروہ کی فوج سے بھی ایک قبیلہ شکست  
کھاکر بھاگا اور میدان خالی ہو گیا۔ شامیوں نے جب آپ کو اس حالت میں دیکھا ہر طرف سے  
ٹوٹ پڑے امام حسن علیہ السلام نے عرض کی کہ حضرت دوڑ کر انپے لوگوں میں جا لیں تو  
بہتر ہو گا فرمایا لمحہ اسے باپ کے لئے ایک روز میں ہے نہ درجن سے اوسیں دیر  
ہو گی نہ چلنے سے وہ جلد آجائے گا خدا کی قسم تھمارے باپ کو اسکی کچھ پرواہیں کہ وہ تو  
پر واقع ہوں یا موت اون پر واقع ہو۔ اب کھٹکہ بن کی پیرانہ سری میں یہ حالت ہو تو  
عین شبیاب کے زمانہ میں کیا حال ہو گا۔

مروج الذہب وغیرہ میں لکھا ہے کہ ابوذر رضی اللہ عنہ ایک روز عثمان رضی اللہ  
عنہ کی مجلس میں حاضر ہوئے آپنے حضار مجلس سے بوجھا کہ اگر کسی نے اپنے مال کی زکوٰۃ پوری  
اوکی تو کیا اوس مال سے بچھا اور کوئی حق تعلق ہو گا جب کعب اجبار حستہ اللہ علیہ نہ کیا  
نہیں یا امیر المؤمنین۔ یہ سننہی ابوذر رضی اللہ عنہ نے ایک حست اونکے لگانی اور  
لے ہیووی کے لونڈے ا تو جھوٹ کہتا ہے اور یہ آیت پڑھی لہیں البران قولوا

وجوہ کم قبل المشرق والغرب آلیہ اسکے بعد عثمان رضی اللہ عنہ نے پوچھا کیا  
 تم لوگ اس بات میں کوئی جمیع سمجھتے ہو کر جو واقعات ہم پریش ہوتے ہیں اونکے لئے بیت المال  
 سے کچھ مال لیکر خرچ کریں اور مسلمانوں کو بھی دیں ہے کدب اخبار رح نے کہا کچھ مرضات قبیلہ  
 ابوذر رضی اللہ عنہ نے یہ سنتے ہی فوراً ایک لاٹھی اذکوڈے ماری اور کہا اے پیو دی کے  
 لوہنے اسکے آنے جرأت ہوئی کہ ہمارے دین کے مسئلے بنانے لگا۔ عثمان رضی اللہ عنہ کو اونی  
 ان بے موقع حرکتوں سے سخت بیخ ہوا اور فرمایا کہ تم مجھے بہت ایسا پیو ہو چنانے لگے مناسب  
 یہ ہے کہ یہاں سے اور کہیں چلے جاؤ چنانچہ وہ شام کو چلے گئے۔ چونکہ آپ کو اس پر اصرار تھا کہ اس  
 مسلمان کو ضرور ہے کہ اپنا کل مال را ہدایت صرف کر کے فقیر نہار ہے وہاں بھی اسی قسم کے  
 مناظرے ملا شے ہونے لگے اور لوگ کچھ تو استفادہ کی غرض سے اور کچھ چھپر کر باقیں سنتے  
 کیلئے آپکے پاس جمع ہوتے اور جہاں بیٹھتے وہاں ایک جمیع ہو جانا۔ معاویہ نے اونکی شکا  
 عثمان رضی اللہ عنہ کو لکھی کہ مجھے خوف ہے کہ ابوذر رضی اللہ عنہ کی تقریر سے لوگوں کے  
 خیالات آپ سے برکشنا ہو جائیں۔ عثمان رضی اللہ عنہ نے اسکے جواب میں لکھا کہ اذکوڈینہ  
 بھی جدد۔ چونکہ معاویہ کو اونسے مخالفت ہو گئی تھی بطور نزا ایسے اونٹ پر سوار کر کے روانہ  
 کیا جس پر صرف لکڑیوں کا کجاوہ تھا جس سے آئکے پاؤں سخت زخم ہوئے یہاں تک کہ لوگوں  
 نے کہا شاید ان زخموں سے آپ مر جائیں گے کہا یہ مکن نہیں جب تک میں کئی شہروں سے  
 نہ خلا جاؤں۔ اسکے بعد بہت سے پیش آئیوالے واقعات بیان کر کے اپنی تجہیز و تھفین  
 دفن کرنے والوں کے نام تک تباوئے۔ اس اشارہ میں ابوالعامش کی اولاد بھی کچھ حالات  
 بطور پیشین گوئی بیان کئے۔ اتفاقاً اوسی روز عبدالرحمن بن عوف کے تتر کے دریہم عثمان  
 رضی اللہ عنہ کے رو برو دلائے گئے جبکی ذہیر قد آدم سے اپنی تھی۔ عثمان رضی اللہ عنہ نے

بطور ذکر محسن فرمایا کہ عبد الرحمن اچھے شخص تھے مجھے امید ہے کہ اونکی حالت اچھی ہو گئی کیونکہ وہ  
 صدقات دیتے اور عہداں داری کرتے تھے کبھی اخبار نہ کہا کہ اے امیر المؤمنین! آپ سعی  
 کہتے ہیں۔ یہ سنتے ہی ابوذر رضی اللہ عنہ نے ایک لامٹی اونکے سر پر رسید کی اور کہا کہ اے  
 یہودی کے لونڈے با وہ شخص جو مرگیا اور اتنا مال جھوٹگیا اوسکی نسبت تو یقینی طور پر کہتا ہے  
 کہ خدا نے خیر دنیا اور خیر آخرت اوسکو دی حالت کند خود میں نے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے  
 شنا ہے جو فرماتے تھے کہ مجھے یہ اچھا نہیں معلوم ہوتا کہ میں حروف اور ایک قیراط کے برابر بال جھوڑو  
 عثمان رضی اللہ عنہ نے اونکی یہ حرکت دیکھ کر کہا کہ اب آپ یہاں سے اور کہیں تشریف یا جائیں  
 کہاں میں کہ کو جاتا ہوں تاکہ خدا کے گھر سے خاندہ اور ٹھاؤں اور عبادت میں مشغول ہوں یا انکے  
 کرو ہیں مر جاؤں۔ کہا یہ نہیں ہو سکتا۔ کہا شام کو جاؤں۔ فرمایا نہیں کہا بصرہ کو۔ کہا ان  
 شہروں کے سوا اور کوئی مقام تجویز کیجئے کہا اگر بھٹھے دار المجرت یعنی مدینہ ہی ہیں رہنے دیں تو  
 پھر مجھ کسی شہر کو جانے کی ضرورت نہیں اور جب آپ یہ نہیں چاہتے تو یہاں آپ کو منتظر ہو رہا تھا  
 کہ دیکھے۔ فرمایا میں تمہیں رہنہ کو روانہ کرتا ہوں۔ یہ سنتے ہی انشا کہر کاغذہ مار کر کہا صدق  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یعنی حضرت نے سچ فرمایا تھا۔ عثمان رضی اللہ عنہ  
 پوچھا کہ حضرت نے کیا فرمایا تھا یہ کہا میں مکا اور مدینہ سے روا کیا جاؤ اونکا اور رہنہ میں مر و نگاہ  
 اور میری تجہیز و تکفین کے متعلق وہ لوگ ہونگے جو عراق سے چماز کو جاتے ہوں گے۔ اسکے بعد  
 ابوذر رضی اللہ عنہ نے اپنا اونٹ منگوایا اور اپنی بیوی اور صاحبزادی کو اور سپریوار کو کے  
 رہیوں کی طرف روانہ ہوئے۔ عثمان رضی اللہ عنہ نے مرفوان کو اونکے سامنے کر دیا اور فرمایا  
 کہ اون سے کسی کو ملنے نہ دو۔ جب وہ شہر کے باہر ہوئے تو علی کرم اللہ و جہا کو کہیں معلوم  
 ہوئی آپ اپنے دونوں صاحبزادوں اور بھائی عقیل اور عبد اللہ بن جعفر اور عابد بن یاسیر

ہمراہ لیکر اونکی مشایعت کے لئے تشریف لیگئے مروان حاصل ہو کر کہا کہ اسے علی! امیر المؤمنین نے  
محکم حکم دیا ہے کہ کسی کوادن سے ملنے اور مشایعت کرنے نہ دوں۔ علی رضی اللہ عنہ نے غصہ سے  
اویسکی سواری کے جانور کوز در سے کوڑا مار کر فرمایا ہے کہ سخت خدا بچھو کو اگل میں ڈالے پھر اونکی  
بچھپرواہ نہ کر کے پھوڑی وورتکاب ابوذر رضی اللہ عنہ کے ساتھ گئے اور خست کر کے واپس  
تشریف لائے۔ ادھر مروان نے جا کر یہ ملی واقعات عثمان رضی اللہ عنہ سے کہدا یا عثمانؓ  
علی کرم اللہ وجہہ کی اس حرکت سے سخت ناخوش ہوئے۔ لوگوں نے علی کرم اللہ وجہہ سے کہدا  
کہ امیر المؤمنین آپ پر نہایت عرضہ میں ہیں۔ آپ نے فرمایا اونکا غصہ ایسا ہے جیسے گھوڑا کا  
پر غصہ کرتا ہے پھر پھوڑی دی رک بعد آپ عثمان رضی اللہ عنہ کے یہاں تشریف لیگئے انہوں نے  
کہا اے علی! تم نے جو مردان کے ساتھ کیا اور مجھ پر جرات کی اور یہ فرستادہ شخص کو اور  
حکم کو رد کر دیا اسکی کیا وجہ ہے علی نے کہا مردان مجھے پھیزنا چاہتا تھا میں نے اوس کو پھیر دیا۔  
آپ کے حکم کو نہیں رد کیا عثمانؓ نے کہا تھیں یہ معلوم نہ تھا کہ میں نے اوسکا حکم دیا تھا کہ کسی کو اب تو  
سے ملنے نہ رے۔ علی کرم اللہ وجہہ نے کیا کیا تم جس بات کو طاعت الہی سمجھ کر حکم دیں وہ حق ہے  
اور اسکے خلاف باطل ہے کیا ایسی باتوں میں بھی ہم بھاری اطاعت کر سکتے ہیں خدا کی قسم یہ تو  
کبھی نہ ہو گا۔ عثمان رضی اللہ عنہ نے کہا مروان کا بدال دو کہ جس طرح تم نے اوسکے جانور کو  
مارا ہے وہ بھی بھارے جانور کو مارے۔ علی نے کہا اوسکا جانور یہاں جانور ہے کہو کہ اوس کو  
مارا کرے اور خیال رہے کہ اگر وہ مجھ سے سخت کلامی کر گیا تو میں اوسی قسم کی سخت کلامی کے  
کردیکھا۔ پھر اس قسم کی سخت کلامیاں طرفیں سے ہوئیں جس سے عثمان رضی اللہ عنہ کا چہرہ سخ  
ہو گیا اور اسکے گھر میں چلے گئے اور علی کرم اللہ وجہہ اپنے گھر تشریف لائے انہیں لمحہ۔  
ناسخ التواریخ میں بھی یہ واقعہ سچ شے زای تیغ فضیل لکھا ہے جس سے ظاہر ہے کہ شیعہ اور

دونوں اس واقعہ کے تالیں ہیں۔ اب غور کیجئے کہ مروان علاوہ اسکے کہ عثمانؑ کا قرابندار تھا اونچا وزیر بھی سمجھا جاتا تھا ایسے شخص پر حکم کرنا کوئی معقولی بات نہیں وزیر پر اس قسم کا حکم کرنا وہ بھی ایسی حالت میں کہ باوشاہ وقت کے حکم کی تعین کر رہا ہوا اور اوسکو تعین سے روک دینا کیا کیتے ہو سکتا ہے؟ یہ اسلامی العالیٰ ہی کی شان تھی کہ ایک ادنیٰ معاملہ میں ہوا یاکہ مسلمان شخص کی شایعیت سے متعلق تھا خلیفہ وقت سے بگاڑ لیا۔ کیا اسکے بعد بھی یہ قرین قیاس ہو گا کہ آپنے دبیر خلافت چھوڑ دی۔ اور اپنی صاحبزادی کے نکاح کے معاملہ میں خاموش ہو گئے جس کا حال انشا اللہ تعالیٰ آئندہ معلوم ہو گا۔

چونکہ یہ مسلم ایک معمر کہ اآلاراہ ہے اسلئے اگر مقصود ہے نامہ بھی اسیں خانہ فرمائی کیجا تو یہ موقع نہ ہو گی۔ ابوذر رضی اللہ عنہ کا اس طرح نکالا جانا گو مسلمانوں کے دلوں پر ایک ٹبر اش ڈالتا ہے مگر اسکے ساتھ یہ بھی دیکھ لیا جائے کہ اونچا یا جتہاد کہ ہر مسلمان کا فقیر رہتا ایک ضروری امر ہے اوسکا اثر کس قدر بردا ہوتا۔ تھوڑے لوگ فقیر پسند اور نوش اعتماد تو اونچا نکل جدیدت خاص قسم کی تھی جیسا کہ اس حدیث شریف سے معلوم ہوتا ہے جو استیحاب میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت میں ابوذر عربی علیہ السلام کے زیر پر اس تحفیض سے ظاہر ہے کہ سب اونچے جیسے زانہ نہیں ہو سکتے تھے۔ اس صورت میں ایک بڑی جماعت اونچے مخالفت ہو جاتی کیونکہ نہ قرآن شریف میں ہے نہ حدیث میں کہ ہر آدمی فقیر بنارہے اگر یہ بات ہوتی تو زکوٰۃ کا حکم ہی نہ ہوتا کیونکہ زکوٰۃ توجیب واجب ہو کہ ایک تاک مال فصاب ملک میں رہے اوس وقت اوسکا چالیسو ان حصہ چنانچہ خود عثمانؑ ضمی اعلیٰ اسکے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں بھی انھیا موجود تھے چنانچہ خود عثمانؑ ضمی اعلیٰ

اتنے مدارج تھے کہ پورے لشکر کا سامان کر دیا جس سے حضرت نبیت خوش ہوئے اگر شرخ فیصلہ  
صرفو ہوتا تو حضرت اون پر خفایہ ہو جائے کہ تم نے اتنا مال کیوں رکھا۔ غرضنکہ خنان پسند بھائی کی  
جائعت بخاتی اور دونوں جماعتوں میں سخت ناجاتی ہوتی کیونکہ ابوذر رضی اللہ عنہ تو غلط  
تھے بغیر لاٹھی کے بات ہی نہیں کرتے تھے پھر طرفیں سے لاٹھی جلتی تو اسکے بعد شمشیر کی نوبت بھی  
پہنچ جاتی اسی فتنہ و فساد کے حوالے سے عثمان رضی اللہ عنہ نے اذکو شہر دل سے علیحدہ کر دیا  
اور اسی عجم تجویز کی کہ وہاں غنی کا گزر ہی نہ ہو۔ اگر غور سے دیکھا جائے تو اسکی بھی اصل کچھ  
ادر ہی ہے وہ یہ ہے کہ تقدیر الہی جاری ہو چکی تھی کہ وہ رینڈہ میں رہیں چنانچہ خود انہوں نے  
تصویح کر دی کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اونسے کہا چکے تھے کہ وہ رینڈہ میں رہیں گے اس  
پیشین گوئی کے پوری ہونیکے لئے اونسے ایسے امور و قرع میں آئنکی ضرورت تھی کہ عثمان ضمی اللہ  
بھجو رہو کر کہیں روانہ کر دیں۔ پھر اوس مقام کی تیسین میں نہ اونکی درخواست تھی نہ اور کوئی  
سبب بلکہ مجاہب اللہ اولن پر القا ہو گیا۔ ورنہ عجم یا افریقیہ کے کسی جنگل میں روانہ کر دیتے۔  
غرضنکہ ہوتا وہی جو نظرور الہی ہے اور ظاہر میں اسباب قائم کر دیتے جاتے ہیں۔ اسی پر جتنے  
وقایع صحابہ کے زمانہ میں پیش آئے سب کو قیاس کر لیجئے۔

اب ابوذر رضی اللہ عنہ کی وفات کا حال بھی سن لیجئے۔ تاریخ کابل میں لکھا ہے کہ ۷ ستمبر  
میں جب آپکے انتقال کا وقت قریب پہنچا تو اپنے اپنی صاحبزادی سے فرمایا کیا کوئی آتا ہے  
نظر آ رہا ہے ہے کہا نہیں۔ فرمایا بھی میرا وقت نہیں آیا پھر فرمایا ایک بکری ذبح کر کے او کا  
گوشت پکالو اور فرمایا کہ قریب میں صلحاء کی ایک جماعت آئیگی اور وہ لوگ مجھے دفن کرنے گے  
جب وہ دفن سے فارغ ہو جائیں تو اونسے یہ کہنا کہ ابوذر آپ لوگونکو قسم دیگئے ہیں کہ جنکی  
آپ کھانا نہ کھائیں سوار ہو دیں۔ جب گوشت پکا گیا فرمایا دیکھو تو کوئی آتا ہو اور نظر آتا ہے

عرض کی جی ہاں کئی سوار آرہے ہیں فرمایا اب مجھے قبدر و بھاد و جب بھادیے گئے تو یا لفاظ  
کہے بسح اللہ و باللہ و علی ملة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
اور یا جلد ختم ہوتے ہی روح پاک عالم علوی کی طرف پرواز کر گئی اور انتقال ہو گیا صابر  
اوسم جماعت کی طرف گئیں اور اونتے کہا کہ خدا آپ لوگوں پر حکم کرے ابوذر کی تجذیب و حنین  
کو دیکھے کہا وہ کہاں ہیں اشارہ سے بتلا دیا اونھوں نے کہا الحمد لله خدا کے تعالیٰ نے ہمیں  
یک امرت بخشی کر ہم اونکی نماز میں شریک ہو گئے۔ اوس جماعت میں عبد اللہ بن سعود وغیرہ  
کوی صلحاء تھے ابن سعود نے روکر کہا کہ سچ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ عیوب  
وحدۃ و بیعت و حملہ لے یعنی ابوذر تنہا مریئے اور تنہا اوٹھیں گے پھر غسل و دیکڑ کو فرقہ  
اور نماز پڑھی اور دفن کر کے جب جانے لگے تو صاحبزادی نے فرمایا کہ انھوں نے اپنے دوسری شش  
کہ یہاں کھانا کھا کر جائیں چنانچہ کھانا بھی تیار ہے انھوں نے خوشی سے قبول کیا اور بعد ازا  
رواہ ہوئے۔

کلام علی کرم اللہ و جہد کی شجاعت میں بختا اور واقعہ مذکورہ سے ثابت ہو گیا کہ جو شخص  
اجتہادی امور میں بھی آپ پر خلیفہ وقت کا رعب نہیں ہوتا بختا اور سلطنت کے مقابل ہو جائے  
مانع التواریخ صفحہ (۱۸) میں لکھا ہے کہ جنگ صفین میں صرف ایک رات جو پانچ  
ہاتھ سے شکر شام کو علی کرم اللہ و جہد سے قتل کیا ہر وايت سمعانی معاویہ رضی اللہ عنہ کے  
قول سے ثابت ہے کہ وہ نو سو سے زیادہ آدمی تھے۔

اب خیال کیجیے کہ نو سو آدمی کم نہیں ہوتے اگر بلکہ فراہمیت اتنے آدمیوں کو کوئی شخص  
قتل کرے تو بھی اوس کا ہاتھ یا رسی نہیں لے سکتا۔ پھر عین معکر کہ جنگ میں اور وہ بھی ایسے وقت  
کہ ایک فوج برا کا مقابلہ ہو جیسی سے شخص کا یخال کہ اگر آپ کو مارے تو فضیلہ ہو جائے

اور بہرہڑت سے ششیر و تیر کا میخ بر س رہا ہوا اسی حالت میں اپنے آپ کو بجا کرتے لوگونکو فتن کرنا  
کیا سوائے اسد اندھا غالب کے دوسرا سے ممکن ہے؟ ہرگز نہیں۔ اسیں کوئی شبہ نہیں  
حضرت آیتمن آیات اللہ تھے۔

سو اہب لدنیہ اور اسکی شرح نرقانی میں یہ روایت منقول ہے کہ علی کرم اللہ وجہہ  
جنگ خیبر میں قلعہ کا دروازہ اکھاڑ کر اوس سے سپر کا کام لیا دہ دروازہ آٹا سنگین تھا  
کہ سترا دیوں نے بڑی مشقت سے اوسکو حرکت دی۔ دیکھنے قلعہ کا دروازہ آٹا پڑا کہ  
آدمیوں سے ہل نہ سکے وہ بھی پڑا ہوا نہیں بلکہ اپنی جگہ پر منصوب اوسکو اکھاڑ کر سیبر  
بنانکیا عمومی طاقت انسانی کا کام ہے ہرگز نہیں۔

ناشخ التواریخ میں لکھا ہے کہ معاویہ رضی اللہ عنہ مقام رفیع میں بہ فرات اپنے لشکر کی  
بیٹھنے کے علی کرم اللہ وجہہ کا لشکر ہو چاہ۔ معاویہ نے عمر بن العاص سے کہا کہ وہ یہاں بوجنک  
لشکر نہیں اسے استو پر کستہ چلا آ رہا ہے۔ عمر بن العاص نے کہا اسے معاویہ اب آمدہ  
جنگ ہو جاؤ سخت مصیبت کا سامنا ہے تم نہیں جانتے کہ علی بن ابی طالب کیسے شخص ہیں  
خدا کی قسم اگر تمام لشکر شام ایک دل ہو کر اذکار مقابلہ کرے اور وہ تن تھنا ہوں تو بھی اونکو  
کچھ خوف نہ ہو گا اور بالآخر وہ راس وہ سب سے لڑیگے اور فتح پائیں گے۔ معاویہ صلی اللہ  
نے کہا یہ درست ہے مگر آدمی کو جانتے ہوتے نہ ہارے۔ دیکھنے و میں جب آپکی اسلامی شجاعت  
مان گئے ہوں تو فی نفس کیا حال ہو گا۔ نیج المبلغ صفحہ (۵) میں علی کرم اللہ وجہہ کا قول  
نقل کیا ہے و اللہ لو نظاہر ت العرب علی قتالے لما ولیت عنہا یعنی خدا کی  
اگر تمام عرب ایک دوسرے کی مدد کر کے مجہوں سے جنگ کرنا چاہیں تو میں ہرگز اونے منہ نہ ٹوڑو گنا  
انہی۔ اب کہیے کیا اس شجاعت کا ای لازمہ ہو سکتا ہے کہ کوئی اپنا ہن شرعی چیز لے اور

وکیتے رہ جائیں ہے یا اپنی صاحبزادی کو معاذ اللہ کوئی غصب کر لے اور دمہ مار سکیں۔ غرض نکل  
اکھر صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ ہی سے آئی سرکرد اکارائیں اور کارہائے نمایاں سے بچے  
بچ پڑھنے کے تھے کہ آپکی شجاعت شہرِ آفاق تھی۔ اب کہنے کیا یہ شجاع اور زور آور قدر  
غوزہ بالشہرِ دل ہوئے ہونگے ہے کہ معاذ اللہ عمر رضی اللہ کی اوس ناشایستہ حرکت سے کچھ  
جیسیں نہ ہوئی ہو گئی ہے اور کیا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے یہ اقرار کر لیا ہو گا کہ ہمارے  
خاندان کی ..... کامعاذ اللہ یہ پہلا غصب تھا ہے جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اوسے  
بعد معاذ اللہ اس فعل شفیع کا سلسلہ قائم ہو گیا اور کسی ..... معاذ اللہ غصب ہوئے۔  
الصافات کی بات یہ ہے کہ جس شخص کی نظر کرتے تو ایسیں اہل بیت کرام کے حالات پر پڑی ہو  
وہ کبھی ان روایتوں کو صحیح نہیں سمجھ سکتا گوئی ذہب و ملت کا آدمی ہو میری داشت  
سیں اس قسم کی روایتوں کا موحدا دریافت عبداللہ بن سبیا معلوم ہوتا ہے جسکی بیانی  
اور فتنہ انگریزی اور الکاؤنڈنڈ حضرات شیعہ اور اہل سنت کے نزدیک سلم ہے۔

ناشیع التواریخ کی جلد سوم صفحہ (۶۱۶) میں لکھا ہے کہ علی علیہ السلام جب مخبر خلماہنے  
اوغیب کی خبر دینے لگے تو ایک کوتاه نظر جاعت اونکی الوہیت کی قائل ہو گئی۔ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے پیشہ ہی خبر دی تھی کہ یہ ملک فیلٹ تحب غال و بعض  
غال یعنی فرمایا تھی صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ اے علی اہم سے چو جد سے زیادہ محبت رکھے گا  
وہ بھی ہلاک ہو گا اور جو حد سے زیادہ عداوت رکھے گا وہ بھی ہلاک ہو گا اور ایسا نہیں  
علیہ السلام بھی فرمایا کرتے تھے کہ یہ ملک فیلٹ جلال تحب مبطر ضعی غریبو  
و بندھتی بمالیں فی و مبغض مفتر ہی بہا انا منہ بری یعنی بری  
و جس سے دو نکلے لوگ ہلاک ہونگے ایک وہ دوست جو حنی بات ہوں گے اور جس مقام

میں نہیں ہوں اوسیں مجھے قائم کرے اور جو باتیں مجھے میں نہیں ہیں وہ بیری میں میان کرے  
 دوسرا بیض کھنچنے والا منظری جو ایسے الذاہم مجھ پر لگائے جن سے میں بُری ہوں امیر المؤمنین  
 علیہ السلام جب قتل خارج سے فارغ ہو کر واپس آ رہے تھے تو ایک جماعت کو دیکھنا کہ ماہ  
 رمضان میں کھانے پینے میں شکول ہیں افسے پوچھا کیا تم مسافر ہو ہو یا پیار ہو کہا دنوں  
 نہیں فرمایا اگر اہل کتاب سے ہو تو جزیہ دیکران ہوا خذول سے حیث جاؤ کہا تم اہل کتاب  
 نہیں ہیں عبداللہ بن سباجو فتح غالیان شیخہ کا بہلا شخص ہے اوس نے کہا کہ انت شلت  
 یعنی آپ آپ ہی ہوئے ہم جانتے ہیں کہ آپ کچھ اور ہی ہو مطلب یہ کہ آپ خدا ہو مریمہ میں  
 علیہ السلام عملی طور پر اپنی عبودیت ثابت کرنیکے لئے سواری سے اور ترسے اور زمین پر بحمدہ  
 پھر فرمایا اے کم ختو! میں بھی خدا کا ایک بندہ ہوں خدا سے ڈرو اور تجدید اسلام کر داون لوگو  
 نے انکار کیا پھر آپ نے یہی فرمایا مگر ادھنوں نے قبول نہ کیا آخر آپ سوار ہوئے اور حکم دیا کہ  
 اونکی عشکیاں باندھ کر مقام تک لے چلیں جب منزل کو پہنچے تو فرمایا نزدیک اس راستے دو  
 گڑھے کھو دے جائیں ایک لکھا ہو اور ابتداء اور دنوں کے نیچے میں راستہ رہے پھر جو گھا  
 بندھا اوس جماعت کو داخل کر کے بازو کے گڑھے میں لکڑیاں سلکائیں جس کا دھلوں  
 اوس گڑھے میں بھر گیا مگر اس عذاب کا اون پر کچھ اتر نہ ہوا اور بار بار بار اونکو کہا جاتا  
 تھا کہ تو بُر کلو تو تھیں جھوڑ دیتے ہیں مگر انھوں نے اوس پر کچھ توجہ کی یہاں تک کہ جب اگل  
 کی حرارت سخت ہوئی اور موٹ اونکی آنکھوں میں پھر گئی تو اوس وقت امیر المؤمنین سے خطا  
 کر کے کہا کہ اب ہمیں لقینی طور پر ظاہر ہو گیا کہ آپ اللہ ہو کیونکہ آپ کے حضرے بھائی جن کو اپنے  
 نبی نبا کر دیجا تھا ادھنوں نے کہا ہے کہ سوائے رب النار کے یعنی اللہ کے کوئی دوسرا اگل  
 سے عذاب نہ ہے اور جب آپ آگ سے عذاب کر رہے ہیں تو ثابت ہو گیا کہ آپ اللہ

اور یہی کہتے ہوئے جلکڑ خاک سیاہ ہو گئے لیکن ابن عباس رضی اللہ عنہ اور ایک جماعت نے عبداللہ بن سبیکی سفارش کی کہ وہ اپنے کئے پر نادم ہو گیا یہ معااف کر دیا جائے آپنے انکی فحاشی اس شرط پر قبول کی کہ وہ کوفہ میں نہ رہے بلکہ مدائن کو خلاجاتا چانپر وہ چلا گیا اور اس ہی میں باقاعدہ جب امیر المؤمنین علیہ السلام تمہید ہوئے تو اپنے اعضا وات کو ظاہر کرنا شروع کیا اور لوگوں کی پیروی کرنے لگے چنانچہ امیر المؤمنین علیہ السلام کی شہادت کے بعد کہا کہ خدا کی قسم اگر تحریکیں میں علی علیہ السلام کا دروغ لاوگے تو بھی ہم یقین نہ کر سکیں کہ وہ مر گئے وہ ہرگز نہ مر سکے جتنا کہ عرب کو ایک لکڑی سے زمانکیں کے انتہی لخھا۔

اس سے ثابت ہے کہ اوس جماعت کا مرغanza اور مقتدرا عبداللہ بن سبیا تھا جاؤ گے اور علی کرم اللہ وجہہ سے ہم کلام ہوا اور جنبدلوگوں کو اس غرض سے قتل کر دیا کہ عالم الناس نو کے نزدیک آپکی الوہیت صرف اس دلیل سے مسلم ہو جائے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے جاندکو آگ میں جلانے سے منع فرمایا تھا کیونکہ دونخ میں جلا کر عذاب دینا صرف خدا تعالیٰ ہی کا کام ہے کیا کوئی کھل سکتا ہے کہ صرف اس دلیل سے کسی کی الوہیت ثابت ہو جائیگی ہے مگر اوس نے دیکھا جب اتنے لوگ (جنکی تعداد تشریحی جیسا کہ بجا رالا اتوار میں لکھا ہے) حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی محبت کا انہصار کر کے جرم عشق میں مارے جائیں گے اور موت بھی کیسی ہے جو بحسب حدیث الوہیت پر دلیل بنائی گئی تو یہ واقعہ بغیر اثر کئے نہ رہے گا۔ چونکہ طبائعِ خلقت ہوتے ہیں بعض ساد لوچ آپکی الوہیت ہی کے قائل ہو جائیں گے اور بعض یہ سمجھ جائیں گے کہ انہوں نے فرط محبت سے خدا کہیدا اقلانبوت میں تو ضرور شرک کہ ہو گئے جیسے ہارون علیہ السلام موسی علیہ السلام کی بوت میں شرک اتھے اور بعض اس افراد کو بھی پسند نہ کر سکے تو اسکے تو ضرور قائل ہونگے کہ آپ صلی ہوئے کی وجہ سے خلیفہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ضرور تھے۔ غرض کہ شخص ٹیکا ہو شاید

ص ۲۳۵

جن امور کو پیش نظر رکھا تھا اور کاوسیا ہی طور ہوا جانچے بخار الانوار میں قائلین الوہیت علی  
کرم اللہ و جہہ کے قتل و احراق کا واقعہ بیان کر کے لکھا ہے ثرا حیاذ الاك (رجل سہم)

**محمد بن نصیر الدنیاری البصری** ان اللہ لری ظہر لا فی هذ العصر فانه  
علی وحدة فالشر ذمة النصیریۃ ینتمون الیہ و هم قوم ایا حیۃ ترکوا  
العبادات والشرعیات واستخلوا المنهیات والمحظات ومن مقاهم

ان ایہود علی الحق ولسان امنہم و المضاری علی الحق ولسان امنہم  
یہے فرق نصیریہ جو محمد بن نصیر کی طرف فسوب ہے وہ قائل ہے کہ اللہ تعالیٰ اس زمانہ میں ظاہر ہوا  
اور علی اللہ تھے ادن لوگوں نے عبادت اور شریعت کو بالکل ترک کر دیا اور تمام محرامات اور  
شمیرات کو حلال کر دیا انکا قول ہے کہ یہود و نصاری سب حق پر ہیں مگر یہم وہ لوگ نہیں تھیں۔  
اس فرق نے بھی ابن سبیکی تقليید کی کیونکہ ابھی معلوم ہوا کہ جو لوگ آپکی الوہیت کے  
قاں تھے جنکو آپ نے قتل کیا وہ رمضان میں علانیہ کھاتے پڑتے تھے۔

ابن سبیا ظاہر اسلام تو ہو گیا تھا مگر اوسکو مسلمان ہرگز نہیں کہ سکتے لقیناً وہ یہودی اور  
منافق تھا کیونکہ کوئی مسلمان نہیں کہ سکتا کہ علی رضی اللہ عنہ خدا تھے اور انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کو آپ نبی مبارک بھیجا تھا جسکے وہ اور اوسکے کمیٹی کے لوگ قائل تھے۔ بخار الانوار صفحہ (۵۴۳)

میں سندیہ روایت کیا ہے عن عبد اللہ بن منان عن ابی جعفر علیہ السلام  
ان عبد اللہ بن سبیا کان یدیعی النبی و زعران امیر المؤمنین علیہ السلام

هو اللہ تعالیٰ علی ذلک نیچے ابو جعفر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ عبد اللہ بن سبیا بیوت کا  
و عوی کرتا تھا اور کہتا تھا کہ امیر المؤمنین علی علیہ السلام اللہ ہیں تعالیٰ اللہ عن ذلک علوک بکریا  
اور بخار الانوار صفحہ (۵۴۳) میں یہ روایت بھی ہے عن ابیان بن عثمان قال سمعت

ابا عبد الله عليه السلام يقول لعن الله عبد الله بن سباد عن الربوية  
 فی امیر المؤمنین یعنی زبان بن عثمان کہتے ہیں کہ ابو عبد اللہ امام حسین علیہ السلام سے میں نے  
 سنائے جو فرماتے تھے کہ خدا عبد اللہ بن سباد پر لعنت کرے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام کی زنوبت  
 کا قائل تھا۔

اموال کرت شیعہ سے بھی ثابت ہے کہ عبد اللہ بن سباد یہودی تھا اور اہل بیت ان رضوانہ علیہما السلام  
 اجمعین نے اوس پر لعنت کی ہے اور علی کرم اللہ و جہہ نے اوس کو جلانے کا حکم دیا تھا کیونکہ اگر  
 تمہوڑی محبت بھی اوسکو ہوتی تو وہ قابل لعنت نہ ہوتا بلکہ متفقناً احادیث مجتبیہ انہیں  
 مرحوم اور محبوب ہوتا۔ اب آپ سمجھ سکتے ہیں کہ جو دشمن دوستی کے پرایمیں ظاہر ہوتا ہے  
 وہ کس قدر فتنہ انگیز اور قابو جو ہوتا ہے اور بدنامی کے کیسے کیسے کے تباہیوں پر چاہے؟ اسی دلیل کا  
 یہ اثر تھا کہ اس قسم کے روایتیں تلاشیں جنمی حضرت علی کرم اللہ و جہہ کی شبہ یہ الزام قائم  
 کر دیا کہ خدیفہ وقت نے زبردستی آپ کی صاحبزادی کو نجوز باشر چھپیں لیا اور غصب کیا اور  
 آپ مند نیکتے رہ گئے۔ کیا کوئی مسلمان اوس زمانہ میں یہ الزام اسد اللہ العالی پر لگا سکتا ہے؟  
 معاذ اللہ حضرت تو کیا حضرت کے علام از خود رفتہ ہو کر معلوم نہیں اوسکا کیا انجام کرتے؟  
 اس سے ثابت ہے کہ اس قسم کی روایتیں آپ کی وفات کے بعد کی بنی ہوئی ہیں اوس  
 یہودی کو نہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ کی محبت سے کام عنازة عداوت سے بلکہ اوسکی اصل  
 دشمنی یہودیت کی وجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور دین اسلام کے ساتھ تھی اور  
 حضرت علی کرم اللہ و جہہ کی محبت کو شکار کی ٹھی بناؤ مختلف طریقوں سے عداوت کا انہیاڑ  
 دیکھئے باوجود دیکہ ابن سباد کا یہودی اور طعون ہوتا خود حضرات شیعہ کی تصریحات سے  
 ثابت ہے گہر اوس زمانہ کے بعض بھوئے مسلمان اوسکے دام میں آگئے چنانچہ ناسخ التواریخ

ابھی معلوم ہوا کہ علی کرم اللہ وجہہ کی شہادت کے بعد اوس نے اپنے عقیدہ کو ظاہر کرنا شروع کیا  
اور لوگ اوسکی پریروی کرنے لگے خدا ایسے لوگوں سے محفوظ رکھ کے لاچوں کے بیاس میں آگ کر  
پھیلاتے ہیں اور مسلمانوں کے دین و دنیا کو غارت کرتے ہیں مولانا روم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں

|                               |                           |
|-------------------------------|---------------------------|
| لے بسا اپسیں آدم و مرد سے ہست | پس بہر دستے نباید واد دست |
|-------------------------------|---------------------------|

بُنْجِ الْبَلَاغَةِ جَلْدُ وَمَصْنُوحٌ (۱۸) میں علی کرم اللہ وجہہ کا قول نقل کیا ہے قال لی  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وَسَلَّمَ لِلنَّاسِ لَا إِخَافَ عَلَى أَمْتَى مُومَنًا وَلَا

مُشْرِكًا إِمَّا مُومَنٌ فِيمَنْعِهِ اللَّهُ بِإِيمَانِهِ وَإِمَّا مُشْرِكٌ فِي تَمَحِّلِ اللَّهِ

بِشَرِّكِهِ وَلَكُنْ أَخَافُ عَلَيْكُمْ كُلُّ مَنَافِقِ الْجَنَانِ حَالَ النَّاسَ

يَقُولُ مَا تَعْرُفُونَ وَلَا يَفْعَلُ مَا تَنْكِرُونَ يَنْهِي عَلَى كرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ مجھے اپنی امت پر کسی مومن اور مشرک سے خوف نہیں تھا

اس سلسلہ کو مومن کو اوس کے ایمان کی وجہ سے خدا تعالیٰ گمراہ کرنے سے روک دیا اور مشرک کے

ضاد کو اسکی شرک کی وجہت کھیڑ دیکھا کیونکہ لوگ جب جان لیں گے کہ وہ مشرک ہے تو وہ

او سکے دام میں نہ آئیں گے ایک ان سے مسلمانوں ابھی خوف ہے تو ایسے لوگوں سے ہے جن کے

دل ہیں نفاق ہو یعنی منافق ہوں اور زبان سے ایسے علم کی باتیں کہیں جو تم جانتے ہو

اور کام ایسے کریں جو تم جانتے نہیں انتہائی - خاص علی کرم اللہ وجہہ سے سیار شاد فرمانے کی

وجہہ ہی معلوم ہوتی ہے کہ ابن سبیک طرف اشارہ مقصود تھا کیونکہ اس کا یہی حال تھا

کہ اہل بیت کی محبت ظاہر کر کے وہ کام کر رہا تھا کہ مسلمان کو گمراہ اور دین کو تباہ کرے

جس طرح بولس صاحب یہودی نے تقدس ظاہر کر کے عیسیٰ علیہ السلام کے دین میں تفرقہ

ڈالا جسکا خوار ٹرا سا حال لکھا جاتا ہے -

علامہ خیر الدین افندی الوسی نے اب جواب الفتح میں اسلامی و فضاری کے تواریخ سے  
عقل کیا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام کے رفع کے بعد جب عیساً یوں کی حقانی پر اثر تقریں ہیوں کے  
دولوں کو اپنی طرف مائل کرنے لگیں اور یہودی حقوق جو حق عیسیٰ یوں دین قبول کرنے لگے تو پھر  
جو یہود کا با دشاء تھا کل عیساً یوں کو شام کے ناک سے خارج کر دیا مگر جب دیکھا کہ اس سے  
بھی کچھ فائدہ نہ ہوا اور عیسیٰ یوں ترقی پتیر ہے تو محور ہو کر ادا کیں دولت سے کہا کہ  
یہ فتحہ روز افزوں ترقی کر رہا ہے اور اس کے فروہونے کی کوئی تدبیر نہیں نبنتی۔ اب میں کیا  
راس سوچا ہوں خواہ وہ اچھی ہو یا یہ تم میری ہو افقت کر دا وہنوں نے قبول کیا اور  
اوہ نے معاہدہ لیکر سلطنت سے علیحدہ ہو عیساً یوں کا بیاس پہن اونیں چلا گیا۔  
اٹھوں نے اس حالت میں او سکو دیکھتے ہی خدا کا شکر میا ادا کیا اور ہیت کچھ آؤ جھگت کی  
اوہ نے کہا کہ اکابر قوم کو جلد جمع کروں کچھ اونے کہنا چاہتا ہوں سب فوراً جمع ہو گئے  
اوہ سوتھ اوس نے یہ تقریر کی کہ جب تم لوگوں کو میں نے شام سے نکال دیا تو مسیح نے مجھ پر یعنی  
اوہ میری ساعت۔ بصارت اور عقل سب چھین لی جس سے میں اندھا۔ پھر اور دیوانہ ہو گیا  
اس حالت میں مجھے تعجب اور یقین ہوا کہ بیشک چادین وہی ہے جس پر ہم ہو۔ اب میں  
لیفضلہ تعالیٰ اپنے باطل دین اور دنیا کے فانی کی سلطنت کو چھوڑ کر تھاری رفتات اور  
فقر و فاقہ کو سعادت ابدری جانتا ہوں اور یہ دکر لیا ہوں کہ یقینہ عمر توریت کی تعلیم اور  
اہل حق کی صعبت میں سپر کروں۔ آپ صاحبوں سے میری اس قدر خواہش ہے کہ ایک چھوٹا  
گھر بنیا، وجہیں میں عبادت کیا کروں اور اسیں بجائے بستہ راک بچھا دو۔ میں نہیں جاہتنا  
کہ یہ دو روزہ میں کسی تحریکی آسانش حاصل کروں پر کھل کر توریت کی تلاویت اور اسکی علم  
میں مشغول ہو گیا۔

یہ امر پوشیدہ نہیں کہ اگر سی سچی کا زمیندار ایسے حقانی پر جوش الہامی کلمات کہے اور حا  
 موجودہ بھی کسی میقدار اوسکی تصدیق کرتی ہو تو طبیعتوں میں ایک غیر معمولی جوش پیدا ہو جائے  
 چیزیں کیا با دشاد وقت سلطنت ترک کر کے زمرة فقر اور میں داخل ہو جائے اور مشارک اوسکا  
 ایک زبردست الہام بیان کرے جس نے تخت و تاج شاہی سے لباس فقر و بستر خاک پر فانع  
 کر دیا اور حالت موجودہ کبھی از مرتا بیا اوسکی تصدیق کر رہی ہو تو پھر اوس زمرة فقر اور میں  
 اکس کا دل ایسا ہو کا کہ جان و مال اور پر فدا کرنے پر آمادہ نہو خرضنک عبادت خانہ فوراً تیار  
 ہو گیا اور اوس میں اوس نے عزلت اختیار کی دوسرے روز جب سب معتقدین صحیح ہوئے  
 تو دروازہ کھلا اور نہایت شان و شوکت سے یہ آمد ہوئے آنکھوں میں خاراب پر آہ سرد  
 آنکھیں ڈبڈیاں ہوئی۔ حالت متاذ اور نہایت پر جوش لیجیں تقریر شروع کی۔ اثنانے  
 تقریریں کہا کہ ایک بات ہیرے خیال میں آتی ہے اگر مناسب سمجھو تو قبول کرو سب ہتھ  
 گوش ہو گئے۔ کیا جتنی جہاں کو روشن کرنے والی چیزیں عالم غیب سے آتی ہیں وہ اللہ کے حکم  
 سے آتی ہیں کیا یہ بات صحیح ہے ہے سب نے کہا جی ہاں یقیناً صحیح ہے کہا میں صحیح و شام دیکھتا  
 ہوں کہ آفتاب ماہتاب وغیرہ بخوم دکا اکب سب مشرق کی طرف سے نکلتے ہیں اس لئے  
 میری رائے میں قبلہ بنائیکے لئے مشرق سے بہتر کوئی سمت نہیں۔ نماز اسی طرف پڑھنی چاہئے  
 سب نے بطيب خاطر آمنا و صدقہ فنا کہکر بیت المقدس کو خیر باد کہدا جو تمام انبیاء کا قیام  
 جب نہایت آسانی سے یہ معزکر طے ہو گیا تو پھر عبادت خانہ میں تشریف لیکے اور دو روز  
 خلوت ہی میں تشریف رکھتے اک عشاقد دیدار کی آتش شوق خوب شتعل ہو سب معتقدین کو  
 سخت تشویش ہوئی اور تیرے روز جب اونکا ہجوم ہوا تو برآمد ہو کر نئے افادا سے تحقیقات  
 شروع کئے اثنانے تقریریں بعد تہمید فرمایا کہ مجھے ایک اور بات سمجھی ہے سب تحقیق جدید

سننے کے تو پہلے ہی سے مشاق تھے یہ مژدہ گن کر سنبھل بیٹھے اور ہمہ تن گوش ہو گئے فرمایا کیا  
 یہ بات سچ ہے کہ جب کوئی مغز ز شخص کسی عمولی آدمی کے پاس ہمہ نیچے بیٹھے اور وہ قبول کرے  
 تو اسکی کسرشان ہوتی ہے ہب نے کہا بیشک نہایت درجہ کی کسرشان ہے۔ کہابی  
 چیزیں زمین و آسمان میں ہیں خدا سلطانی نے سب تھارے ہی لئے بنائی ہیں ایسے ہے  
 کو روکر دینا یعنی بعض اشیاء کو حرام سمجھنا کیسی گستاخی ہے عقیدہ مندی یہی ہے کہ حقیقت چھوٹے  
 ٹیکے حیوانات ہیں سب کو شوق سے کھانا چاہئے سب نے آمنا و صدقہ فاکہکر نہایت  
 خوشی سے وہ بھی قبول کر لیا۔ جب اسیں بھی کامیابی ہو گئی تو انہیں میدانِ اسنخ الاعقاد  
 حج پسند کی تھیں و آفریں کر کے رونق افروز خلوت سر اسے خاص ہوئے اور تین دن  
 دیں رہے جس سے عقیدت مندوں کو سخت پریشانی اور مطاقت کا نہایت شوق ہوا  
 چوتھے روز دروازہ کھول کر شا قان دیدار کو تسلی دی اور پھر وہ چھپا کیا تم نے سنائے کہ  
 کوئی آدمی مادرزاد اندھے کو بینا اور ابرص کو جگنا اور مردوں کو زندہ کیا ہے ہو لوگوں نے  
 کہا یہ مکن نہیں۔ کہا دیکھو میسح یہ سب کام کرتے تھے اس لئے میں تو یہی کہوں گا کہ میسح آدمی تھا  
 خود اللہ تعالیٰ تھا جو چند روز تک لوگوں میں ظاہر ہو کر چھپ گیا یہ شنتے ہی خوش اتفاق دوں کے  
 بغیر آمنا و صدقہ فنا کے ہر طرف سے بلند ہوئے اور سوائے محدودے چند کے سب نے  
 بالاتفاق کہہ دیا کہ بیشک میسح آدمی نہ تھا۔ غرض تین ہی محکوموں میں اوس نے میدان مار لیا  
 اور سب کو خسرا الدنیا والا آخرہ کا مصدقہ بناؤ کر ایک نئی سلطنت اور مدد ہب قائم کر لیا۔  
 یہ حیرت کا مقام ہے کہ اون سادہ لوحوں نے یہ بھی نہ پوچھا کہ حضرت آپ کو عیسائی  
 ہونے کا دعوے ہے پھر یہ مخالف باتیں کیسی جو آخر یہم بھی اپنے بنی کے کلام اور افسنے طریقے  
 واقعہ ہیں کبھی اس قسم کی بات اون سے نہیں سنی اور اگر یہاں ایہم اس ہیں تو جس بنی کے

امتنی ہو نیکا دعوئے ہے اوسکے طریقے کے مخالفت الہام کیسے ہے بہر حال جدت پسند طبائعِ حُنُون  
گر کے اوسکے کمزوری کے دام میں ہیں گئے۔ مگر ایک شخص کامل ایمان بچا شمارا فلن لوگوں  
تحابجن کو اس زمانہ کی اصطلاح میں لکیرے فیقر کہا کرتے ہیں انھوں کھڑا ہوا اور سب کو خاطب کر کے  
کہا تم پر خدا کی مار اتنا بھی نہیں سمجھتے کہ یہ بخوبی تھا رادین بگاڑتے کو آیا ہے ہم نے خود مسح  
علیہ السلام کو دیکھا ہے کبھی ادن سے اس قسم کی باتیں نہیں ہیں مگر ایک شخص کا ہنا نقرا خا  
میں جلوٹی کی آواز تھی کسی نے دستا آخر وہ بزرگ اپنے چند رفقاء کو لیکر عالم رہ ہو گئے۔

کتب تو ایسے ثابت ہے کہ کوئی زمانہ ایسا نہ گذر ا ہو گا جو ایسے لوگوں سے خالی ہو  
اسی زمانہ کو دیکھ کر کیسے کیسے مذاہب لوگ ایجاد کرتے جاتے ہیں۔ اکثر سماجاتا ہے کہ بعض  
متضمن اپنے خاص مریدوں کو تعلیم دیتے ہیں کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بشرا در خدا کے بعد  
نہ تھے بلکہ خود خدا سے تعالیٰ حضرت کی شکل میں آیا تھا اسوجہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو  
عبدہ و رسولہ کہنا کسر شان نبودی ہے۔ اگر یہ صلح ہے تو ان حضرات نے بھی وہی کیا جو بوضع  
نے کیا تھا۔ اور کہتے ہیں کہ بزرگان دین ہمداد سوت کے قائل ہیں اسلئے نماز و روزہ وغیرہ جبا  
ب فضول ہیں۔ اگر یہ صحیح ہے تو یہ حضرات بول صاحب بھی فاقع نکلے اسلئے کہ اونھوں نے  
صرف قبیلہ کو بدلا تھا ایمان توہر سے عبادت ہی ساقط ہے اسلئے قبیلہ بنت کی صورت نر ہی  
یہ کوئی نہیں پوچھتا کہ حضرت سارا عالم خدا نے یہ چوں ہے تو خدا سے تعالیٰ کو تخلیف کر کے بنی اسر  
علیہ وسلم کی صورت میں تشریف لائے اور قرآن اُنمarnے کی کیا صورت جو امام و نواہی اور  
وعدوں اور وعدوں سے بھرا ہوا ہے۔ بھر اگر ماں ہیں سے لوگ تخلیح کریں اور مردار وغیرہ  
کھایا کریں تو کون پوچھنے والا ہے۔ اسی طرح ابن سیا جو بالتفاق شیعہ و سنی یہودی ہے وین  
اور مغرب دین اسلام حقا وہی کام کیا جو بول صاحب نے کیا تھا بلکہ غور سے دیکھا جائے

ابن سبیا ہوشیاری میں بڑھا ہوا نظر آیا گا اسلئے کہ بولس صاحب سے باوجود سلطنت کے نیہو کا  
کو عیسیٰ علیہ السلام کی زندگی میں اونکی الوہیت ذہن نشین کریں اور ابن سبانے علی احمد  
و جہکی زندگی ہی میں پیشکش لوگوں کے ذہن نشین کر دیا جس کا اثر اب تک جاری اور ایک  
فرقد اوس کا قائل ہے۔ اس تقریر سے ظاہر ہے کہ ناسخ التواریخ صفحہ (۹۱۹) کی جلد سیوم میں جو  
لکھا ہے (کہ علی علیہ السلام ہم مجرمات دھکلاتے اور غیب کی خبریں دینے لگے تو ایک جماعت  
آپ کی الوہیت کی قابل ہو گئی) وہ صحیح نہیں اس لئے کہ ناسخ التواریخ ہی سے ابھی معلوم ہوا  
کہ امیر المؤمنین علیہ السلام بعد قتل خواجہ جب واپس تشریف لارہے تھے اوس وقت ایک جماعت  
کو دیکھا کہ ماہ رمضان میں کھانے پینے میں مشغول ہیں اون سے دریافت فرمایا کہ تم لوگوں مسلمان  
ہو یا اہل کتاب ہو یہ فرمایا کہ اگر اہل کتاب ہو تو جزیرہ دیکر تکلیفات شرعیہ سے رہائی حاصل کرو  
یعنی کہ ابن سیانے کہا کہ ہم اہل کتاب نہیں بلکہ اپنی الوہیت کے قابل ہیں اور پر اپنے  
اوٹکے احراق کا حکم دیا۔ اب کہنے کہ اذنکو مجرمات دیکھنے کی نوبت ہی کب آئی۔ وہ تونہ حضرت  
شکر میں تھے کہبی اپنے اذنکو دیکھا تھا آپ کو یہ کبھی معلوم نہ تھا کہ وہ مسلمان ہیں یا نہ ہو  
یہاں تک کہ اونہا دین دریافت کرنے کی ضرورت ہوئی۔ غرفہ کا اس کا انکار نہیں ہو سکتا کہ  
ابن سبیا یہودی تھا اور پرہود کی مخالفت مسلمانوں کے ساتھ اور انکا سخت دشمن سلام  
ہونا قرآن شریف سے ثابت ہے جیسا کہ عن تعالیٰ فرماتا ہے ولتحدن اشد الناس  
عدا و للذين امنوا اليهود والذين اشركوا بیني یہود او مشرک سب سے  
زیادہ مسلمانوں کے دشمن ہیں۔ وہ ابتداء سے اس تک میں تھے کہ جس طرح نصاریٰ کے  
دین کو بچاڑا مسلمانوں کے دین کو بھی بچاڑا دیں اور اونیں تفرقہ ڈال دیں۔ مگر صدیق اکبر  
اور عمر فاروق رضی اللہ عنہما کے زمانے میں اونکو موقع نزل سکا۔ کیونکہ ان دونوں خلافتوں

میں ادنیٰ ادنیٰ امور پر سخت دار و گیر ہو اکرتی تھی دیکھئے بعض قبائل عرب نے صرف یہ کہا تھا کہ ہم زکوٰۃ بارگاہ خلافت میں نہ بھیکرا پتے طور پر ادا کر دیں گے۔ اس پر صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے صاف حکم دیدیا کہ اون سے جہاد کیا جائے حالانکہ عمر رضی اللہ عنہ جیسے سخت گیر شخص نے کہا کہ ادائی خلافت کا زمانہ ہے تالیف قلوب سے کام لیجے ایسے خفیت امور پر اتنی سختی مناسب نہیں گرائیں نہ مانایا شک کر خود اپنی ذات سے ہماجرین دانصار کو لیکر جہا کے لئے روانہ ہو گئے۔ اور عمر رضی اللہ عنہ کی بیدار منفرزی اور حفظ ماتقدم اور فتوں کا انسداد تو اظہر من الشش ہے۔

غرضنک خلافت اولیٰ اور ثانیہ کے حالات تواریخ میں دیکھئے جائیں تو معلوم ہو کہ ادنیٰ ادنیٰ امور پر خاص قسم کی توجہ مبذول رہتی تھی جس سے کسی کو فتنہ انگلیزی کا موقع ہنی ہیں ملتا تھا۔ اس لئے یہودی ولی عداوت کا کوئی اثر اوس وقت ظاہر ہو سکا۔ عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت میں جب علما مکاتب اسلامیہ کے حدود و سیع ہوئے اور مسلمانوں میں تول بھیگنا کیونکہ عثمان رضی اللہ عنہ پہلے ہی سے غنی تھے اپنی خلافت میں آپنے سب مسلمانوں کو غنی بنادیا خاص نچہ مرrog الذہب میں آپنی خلافت کے حال میں لکھا ہے کہ زیر رضی اللہ عنہ کا ترک صرف نقد پچاس ہزار دینا یعنی اشرفی تھا اسکے سوا ہزار گھوڑے ہزار غلام ہزار لونڈیاں تھیں اسکے سوا زمین مکانات اور مالک کثرت سے تھے ایک گھر آپنے بصرہ میں ایسا وسیع بنایا تھا کہ جسے تجارت وغیرہ اطراف و جوانب سے آتے اوسی میں اترتے تھے طلحہ رضی اللہ عنہ کا ایک گھر جو کوہ میں تھا اوسکے کرایہ کی آمدی روزانہ ہزار اشرفی تھی اسکے سوا اور بہت سے گھر اور اطلاع تھے۔ عبدالرحمن بن عوف کے یہاں سو گھوڑے اور ہزار اونٹا اور دس ہزار بکریاں تھیں اور اونٹکے ترک کار بیج میں بیسیوں حصہ کا جو حساب کیا گیا تو چار سی ہزار دھرم

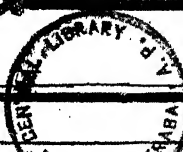
زید بن شاہست نے اتنا سونا اور چاندی ترکیں چھوڑا کہ کلہاڑیوں سے توڑا جانا تھا اور زیرین کے  
 املاک کی قیمت لاکھ اشتری تھی یعنی بن امیہ کا ترک نقدر پائیں لاکھ اشتری تھا سو اسے تر ضھوں کے  
 جو لوگوں کے ذمہ تھے اور زیرین میں وغیرہ املاک کی قیمت ایک لاکھ اشتری تھی ابھی ابھی ابھی۔  
 لکھا ہے کہ ختمان رضنی اللہ عنہ کی بخشش سے نزدیک اور دروازے برابر مستفید تھے  
 اور ظاہر ہے کہ متول آدمی کو تعیش اور دنیوی کاموں میں لگادیتا ہے اسلئے اوس وقت  
 حکومت میں کسی قدر ضعف آگیا جنا نجپنا سخن التواریخ وغیرہ میں لکھا ہے کہ جب علی کرمشہ  
 وجہہ نے عماقتوں رضنی اللہ عنہ سے لوگوں کے خیالات خاہر کئے کہ آپنے اپنے قرابداروں کے  
 بہت آسودہ کر دیا ہے تو انہوں نے جواب میں کہا کہ معاویہ گویمرے قرابداریں مگر انہوں  
 میں نہ مقرر نہیں کیا بلکہ عمر رضنی اللہ عنہ نے اوپنے مقرر کیا تھا۔ علی رضنی اللہ عنہ نے کہا آپ  
 نہیں جانتے کہ معاویہ عمر رضنی اللہ عنہ سے آنساڑتے تھے کہ اونکا غلام میر فان بھی اون سے  
 نہیں ڈرتا تھا۔ غرض کہ وہ دار و گیر اسلامی کاموں میں جو پہلے تھی اوس وقت زہی اور یہود کو  
 اب موقع مل گیا اور اس کام کیلئے ایک کمیٹی قائم کی جس کا میر مجلس عبدالشہب بن سبایخ ایکونک  
 اتنا بڑا کام جسکا بڑا اثر لاکھوں پر پڑے ممکن نہیں کہ ایک آدمی کے کہنے سے سرانجام پاسکے۔  
 سورخ شیعہ و سنی کا اس پراتفاق ہے کہ عبدالشہب بن سبایخ اتفاقی رضنی اللہ عنہ کے  
 فت ہندو خلا میں مسلمان ہوا جس کا مطلب خاہر ہے کہ مسا فقانہ اسلام خاہر کر کے فتنہ انگیزی  
 اور دین میں رخشد اندازی شروع کی۔ اور ایک جماعت یہود کو اپنے جیسے مسلمان بنیا کر  
 رخشد اندازی کی بنیاد ڈالی۔ پہلے بڑے بڑے اسلامی شہروں میں دورہ لکھا کر دہائے  
 حالات سے واقف ہوا اور جہاں جہاں جیسا موقع ماحسب مناسب تعلیم کی پشلاکہیں  
 یہ بات بنیائی کہ جس طرح عسٹی علیہ السلام پھر دنیا میں آئیں گے موصی اللہ علیہ وسلم بھی آئیں گے

یہ تہذیس بات کی تھی کہ شدہ شدہ عیسیٰ علیہ السلام کی طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی خدا کا بیٹا وغیرہ قرار دے اور ابتداء ایک ایسے مسئلہ کے کی جو ہمارے دین میں بھی سلمہ ہے گئی علیہ السلام پھر نزول کرے گے اور کہیں یہ بات بتائی کہ علی رضی اللہ عنہ مرے نہیں جیسا کہ ناس ایک صفحہ (۶۱) کی جلد سوم میں لکھا ہے جس کا ترجیح یہ ہے کہ عبد اللہ بن سبا کے پاس ایک یہی جماعت ہو گئی تھی اونکا عقیدہ مختار علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ مرے نہیں بلکہ سیر افلاک میں مشغول ہیں چنانچہ رعد و برق اونھیں کی آواز ہے جب اب گرت جاتا ہے تو یہ لوگ (سلام یا سیر المؤمنین) کہتے ہیں انتہی۔ ابتداء میں اوسکو یہ خیال ضرور ہوا تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت خلاف واقعی اتفاقات مسلمانوں میں پیدا کردی گئیں مگر یہی مصلحت سے اوس پر زور نہ دیا اور اہل بیت کرام کی محبت کو اپنی کامیابی کا ذریعہ بنایا کیونکہ اسوقت تک عموماً اہل اسلام اوسکو ضروری سمجھتے تھے۔ راجزہ خوارج جو اوسے ضروری نہیں سمجھتے سو اونکا وجود علی کرم اشود ہے کی خلافت میں ہوا۔

اب ہم چاہتے ہیں کہ اس مقام پر اس حصہ کو ختم کر دیں۔ اگر خدا چاہتا تو آئندہ حصہ شش ماہیں اپنے سبا کے شعلن مفصل حالات اور ادیکی کارگزاریاں اور فتنہ روازیا وغیرہ بیان کرے گے۔ **وَمَا تُؤْفِيقُ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْكَ تَوَكِّلْتُ وَلَيْسَ أَنْتَ**  
**وَالْأَخْرُدُ عَوْنَانَ أَلْحَمَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى**  
**وَسَلَّمَ عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ سَلِيمٌ هُمْ قَرِيبُهُ وَصَاحِبُهُ أَجْمَعِينَ فَقَدْ**

لکھ

لائے



عَلَيْكُمْ الْحَمْدُ لِلّٰهِ

三

اہل سلام کو بشارت دیجاتی ہے کہ حضرت نہ لانہ مولوہ نہ ہماجی حافظ محمد انوار اللہ صاحب قبیلہ کی تھا۔ اسے جو اپنے  
زادتہ نیات تھے، حضرت ہوئے مدد روز فیل پیشہ شاہ القیرین کی طلب پر وہ اپنے کیجا سکتی ہے۔  
انور احمدی۔ ایسیں بھی کریم علی اللہ علیہ وسلم کے فضائل اور درود تشریف کے فوائد و حصاید کا اندر گز کے  
اوایل، رسمہ خداوندی سائیں پڑھتا ہے۔ جو کوئی بھی اپنے عوام اہل سلام کو دعویٰ ورثت ہو جائے تو فیل پیشہ میں  
کے باعث ناخوشی کی تقدیم پوچکی آتی ہے۔ پھر شاکرین کے تقاضے پر ملک طبع کیا گئی ہے۔ قسمت ۱۶

卷之三

حضرت ابوالانس بن علی حبیب حافظ محمد انوار الشه صاحب قبلہ حیدر آباد کن بائزار سلیمانی خاں (انوار شریف)

**الْمُعْتَدِلُ** بِالْوَقَائِمَةِ وَدِرْكِ الْمُسْتَقِيمِ إِذْ خَلَقَهُ عَنْ فِي عَمَّرٍ (مُولُودٍ قَاعِلٍ)